ELS FALCIOTS

Per als meus amics de I'lQS, els quals em fan reflexionar sobre aquestes coses en els
seminaris que organitzen, més aviat una mica lluny de la quimica que varem estudiar
plegats a la nostra joventut.

L’hivern de mil sis-cents setanta-set, moria un jueu de mitjana edat a la Haia,
practicament sol, només acompanyat per un metge amic seu que probablement el va
ajudar a morir. Era la crisi final d’'una malaltia pulmonar que s’havia anat agreujant
amb la respiracio de la pols de vidre que es produia en la practica del seu ofici de
polidor de lents. Les seves pertinences eren nomeés dues taules i un llit, els
instruments de polir lents i una biblioteca d’un centenar i mig de llibres. Es deia
Baruch Spinoza i es dedicava a la filosofia.

Spinoza és un fildsof que a part del seu valor intel-lectual també ha estat relativament
popular, si es pot dir aixi, des de la primera meitat del segle XX, des que Einstein va
pronunciar la seva famosa frase: “crec en el Déu de Spinoza”. No és que Spinoza no
s’ho mereixi, perd no hi ha millor publicitat que aquella que et pot donar el fisic més
important i mediatic del segle quan es declara partidari de la teva filosofia. Sobretot
si, a més, coincideixen dos aspectes: el primer aspecte és que aquesta filosofia esta
relacionada amb la religio, és a dir, esta relacionada d’alguna manera amb la recerca
de la realitat ultima de I'ésser; i el segon aspecte és que se’n declara partidari un
cientific que en aquell moment historic sembla que esta descobrint els darrers secrets
de I'Univers. En el suposat valor d’aquesta doble consideracid, valor que en realitat
és inexistent, em sembla que hi ha I'error basic de la majoria de fans de Spinoza.

Perd en el fons, a part del possible error en la valoracid, aquesta recerca és la
questié fonamental de la filosofia de Spinoza, ja ho era al segle XVIl i abans, ja ho
era al comengcament de tota la filosofia, molt abans que Spinoza escrivis els seus
llibres i que Einstein pronunciés la famosa frase. Es tracta, ni més ni menys, que de
desxifrar racionalment els darrers secrets de I'Univers. Perqué el racionalisme de
Spinoza precisament pretenia aix0, desxifrar la realitat ultima de I'ésser, diguem-li
com li diguem, diguem-li Déu, diguem-li Naturalesa, diguem-li realitat ontoldgica,
diguem-li felicitat, diguem-li salvacio, diguem-li sentit de la vida o diguem-li d’una altra
manera... i fer-ho de manera universal i completament racional. Aqui hi ha el
problema metafisic que no resoldrem mai, ni Einstein, ni Spinoza, ni nosaltres, ni
ningu. | també aqui hi ha el gran valor de Spinoza, de proposar-ho clarament per
necessitat filosofica i construir, gairebé del no res, una interpretacié racional d’'una
coherencia extraordinaria. Pero fins i tot en el intel-lectuals més conspicus, el primer



que sobta és que hi ha moltes interpretacions diferents de Spinoza, alguns li
atribueixen virtuts que mai no ha tingut i altres sembla que el blasmen per aspectes
que son de dificil justificacio. Pero encertades o errades, tantes aproximacions
diferents i derivacions de la seva filosofia acrediten encara més la seva importancia.

Pascal, Leibnitz i Descartes, uns altres racionalistes contemporanis de Spinoza i molt
més ben considerats que ell durant la seva vida, acreditats socialment com a filosofs i
matematics mentre Spinoza va ser perseguit i polia vidres per sobreviure, també
proven de resoldre el mateix problema que forgosament s’havien de plantejar els
filosofs i sobretot els racionalistes, perd més aviat sembla que no volen agafar el bou
massa per les banyes en aquest sentit i d’alguna manera també sembla que
'esquiven per dedicar-se a altres camps filosofics més prolifics i menys conflictius.

I quin era el bou que podia envestir-los? Per poder-lo identificar s’ha de tenir en
compte que, al segle XVII, 'ateisme com a corrent intel-lectual encara no existia. |
I'agnosticisme com a tal, formulat pel bioleg T.H. Huxley en ple segle XIX, encara és
posterior a I'ateisme. L'esclat popular de I'ateisme vital i col-lectiu més espontani es
produeix en la revolucio francesa i després ja s’articulara en corrents filosofics
convencionals com, per exemple, en el positivisme primer de Comte, en el
materialisme de Marx o en I'existencialisme de Sartre. Perd encara que des de tota la
historia hi ha hagut descreguts, propiament ateus, a la societat europea més culta del
segle XVII la paraula ateu encara era nomeés un insult. I, en un intel-lectual, suposava
la immediata persecucio per les idees.

Pascal planteja el problema de manera elegant, amb la teoria del calcul de
probabilitats, apostant pel Déu cristia com a opcioé guanyadora i, d’altra banda, també
és el racionalista que diu: “el cor té raons que la rad no compren”. Leibnitz fa una
interpretacio fabulosa, diu que la particula més petita de matéria, una monada,
precisament per ser la més petita ha de ser indivisible, per ser indivisible no pot tenir
extensié perque si fos aixi es podria dividir, i si no pot tenir extensié no pot ser
materia perqué la matéria té sempre extensio, per tant ha de ser espiritual o divina;
també escriu una Teodicea en la qual la preséncia del mal és perfectament
compatible amb Déu i afirma que vivim en el millor mén possible, fent gala d’un
optimisme metafisic que després ridiculitzara Voltaire el seu conegut Candide.
Descartes aporta unes proves racionals que volen justificar I'existéncia de Déu (la res
divina) i que recorden més aviat les de Tomas d’Aquino.

Pascal potser és el més atrevit i Leibnitz el cientificament més solid, pero tots tres
accepten la fe cristiana, la separen de la filosofia i troben la manera d’interpretar-la
racionalment. En aquest cas, sembla que actuen de la mateixa manera que aquell
jutge que vol absoldre un amic seu i simplement cerca les lleis més adients que
permetran I'absolucid. | també sembla que no s’hi van cansar gaire. Si fossim una
mica malpensats podriem intuir que, vistes les circumstancies, era un manera facil
d’enllestir aquest problema de fons sense tenir dificultats amb la societat i poder-se
dedicar més tranquil-lament a fer la seva feina i a viure la seva vida.

Spinoza, probablement de manera més innocent que els anteriors, tampoc no
discuteix la fe des del punt de vista filosofic, I'accepta sense cap reticéncia i la separa



de la filosofia d’'una manera clara en el seu Tractatus Theologico-Politicus, llibre que
€s una interpretacié de les Escriptures amb consequéncies finals politiques. Perd en
la seva hermenéutica no s’esta de cercar la interpretacio filosofica racional dels
textos amb un rigor absolut. Aquest és el bou que vol agafar per les banyes. |
finalment aquest també és el bou que I'acabara envestint, tant externament com
internament, tant per part de les autoritats judaiques com també per part d’ell mateix,
del seu interior filosofic, perqué s’haura d’inventar un altre Déu molt diferent del Déu
biblic, en la seva famosa Etica, per tal d’encaixar-lo a dins de la seva propia
racionalitat. Va ser calumniat, perseguit durant tota la seva vida i podriem dir que fins
a un segle després de la seva mort per les seves idees, que ja eren conegudes
abans de les publicacions i que varen ser expressades en els seus textos i sobretot
en I'Etica.

El problema és que, per als creients, les Escriptures sén llibres revelats i qualsevol
interpretacid que les vulgui reduir a la racionalitat acostuma a acabar en una heretgia.
| encara que I'editor de Spinoza seguia una série de precaucions, com posar titols
diferents i estranys a les primeres edicions del Tractatus, falsos peus d’'impremta i
pseudonims de I'autor per tal d’evitar represalies, en aquella relativament petita
societat d’intel-lectuals d’occident no es podia amagar que I'autor era el jueu
d’Amsterdam que ja havia estat identificat abans i expulsat per les seves idees de la
seva propia comunitat amb un cherem, la forma més dura d’exclusio jueva. Spinoza
es va lliurar de la foguera en la qual podia haver acabat, pero ja havia estat
durissimament castigat i rebutjat per la seva mateixa comunitat quan només tenia
vint-i-tres anys, després de la mort del seu pare, quan es va sentir més lliure i ja no
es va veure obligat a mantenir en secret les seves idees. Incloc a continuacioé un
fragment del document del cherem, només per ajudar a veure el llenguatge que
utilitzava una de les religions de I'amor (que en diuen) amb un dels seus fills prodigs:
“Maleit sigui de dia i maleit sigui de nit; maleit sigui quan se'n va a dormir i maleit
sigui quan s'aixeca; maleit sigui quan surt i maleit sigui quan torna. Que el Senyor no
el perdoni...” Sembla que va perdre la fe en el Déu biblic (no n’hi havia per menys),
perd probablement també es va sentir felic d’abandonar la fiscalitzadora comunitat
judaica. El lider jueu Ben Gurion, ja entrat el segle XX, va provar de rehabilitar-lo
formalment, perd no ho va aconseguir perqué en el judaisme no esta prevista una
revocacioé d’aquestes malediccions.

| per qué el varen odiar tant? Per més d’una causa. Al mateix temps que escrivia la
seva Etica, en la qual proposava un nou model de Déu, també interpretava lliurement
el Déu de les Escriptures i considerava que en els textos sagrats nomeés hi ha uns
pocs dogmes de fe revelats que es poden resumir en menys de dues linies:
I'existéncia d’'un Déu unic, omnipresent i misericordids, que s’ha d’obeir practicant la
justicia i 'amor al proisme. Per tant, tots els textos de les Escriptures que no
comprometin aquests conceptes del judaisme que ell considera dogmatics i que
pertanyen a la fe, poden ser interpretables amb criteris racionals. Al Tractatus hi ha
un exegesi historica dels diferents textos, amb aspectes com la seva autoria, la
personalitat dels diferents autors, el public immediat al qual anaven dirigits, la intencio
dels textos en el moment de ser escrits, etc. Es aquesta saludable actitud intel-lectual



que probablement també el porta a escriure, per contrast, la propia Etica, on proposa
un Déu filosofic que no presenta tants problemes com el Déu de les Escriptures per a
les seves interpretacions racionals. Algun docte rabi o clergue de I'época potser
podia trobar varies heretgies. execrables i condemnatories en una sola pagina escrita
per Spinoza.

Hi havia una altra aproximacié possible a les Escriptures, una via que potser I’hauria
deslliurat d’algunes persecucions, no de totes perqué hi havia molts més fronts
oberts. Es una via que Spinoza esmenta en el seu Tractatus, perd precisament per
criticar-la i rebutjar-la en nom de la racionalitat. Es la interpretacié del metge i rabi,
Maimonides, feta uns cinc segles abans, que fins i tot pot semblar més moderna i que
va perdurar al llarg dels anys, encara que no treu cap valor a la interpretacio de
Spinoza en el seu temps. Es tracta, per dir-ho rapidament, de considerar molts textos
fonamentals dels llibres sagrats com unes al-legories de les quals s’ha d’evitar la
seva interpretacio racional que portaria a contradiccions constants i que, en canvi,
s’accepten més en concret com a metafores de les quals se n’ha d’extreure la veritat
més profunda. No en va, el mateix titol del llibre de Maimonides, del segle XlI: Guia
de perplexos, ja sembla un extraordinari titol del segle XXI.

Tal com déiem, al mateix temps que Spinoza escrivia el seu Tractatus, que és el text
més important que va publicar en vida, també escrivia ja la seva Etica demostrada
segons l'ordre geometric, que finalment seria el seu llibre més conegut i divulgat, que
no es va publicar fins després de la seva mort. En el Tractatus es refereix a les
Escriptures i al Déu biblic, en canvi a I'Etica, crea el seu propi Déu, el més tard
anomenat popularment el Déu de Spinoza. El seu pensament es desenvolupa a
través de la suposicio d’'un Déu filosofic, que identifica amb tota la realitat existent en
la seva famosa aproximacio Deus sive Natura (Déu o bé la Naturalesa). | tots els
manaments de la de la seva filosofia sembla que, sense forgar-los gaire, els podriem
resumir en dos: estima la Naturalesa i comprén les seves lleis, que és la manera de
salvar-te o de ser felig.

Perd aquesta simple interpretacio no es pot fer tan facilment, perqué aquests
manaments els podria reivindicar qualsevol ecologista rematadament ateu i Spinoza
era un mistic racional que veia Déu per tot arreu. De tal manera que al final de la
seva Etica ens convida a entrar en un estat de beatitud mistica, de contemplacio
divina de la Naturalesa i de I'eternitat, que només es pot aconseguir amb la saviesa
filosofica i que porta finalment a I'alegria interior, a la felicitat i a la salvacié. EI cami
intel-lectual per arribar a aquest estat no és facil i, segons Spinoza, sembla que
només el poden seguir els més educats intel-lectualment o els fildosofs, no /la plebs.
També cal dir que considerava supersticioses, folkloriques o innecessaries la majoria
de practiques de culte de la religio. | en els seus escrits, s’hi troba molt sovint la
distincio entre els homes educats i la plebs o la gent vulgar; per a aquests darrers,
incapagos de cap filosofia, es necessita una religié convencional que els porti a
I'obediéncia per evitar excessos passionals, conservar la pau social i en definitiva
aconseguir la pacificacio de la poblacio en benefici de I'estat. Al mateix temps, amb
la fe, 'obediéncia a la justicia i 'amor al proisme que imposa la religio, la plebs



també aconsegueix la propia felicitat o salvacio, tot son beneficis. Aquesta religid
benéfica per la societat, segons Spinoza, no pot ser imposada per una monarquia
autoritaria perque seria un engany arbitrari per mantenir el poder i evitaria el progrés,
sin6 que ha de ser impulsada per un poder politic racional que tingui la seva base en
la propia societat, en el pacte social. Perd un cop establert el poder politic, aquest és
el poder que imposa la seva justicia i que ha d’obeir tothom, la religié n’és
subsidiaria. En aquell temps hi havia molts analfabets i no es pot negar que Spinoza,
que era politicament antimonarquic i progressista en els parametres de I'eépoca, en
aquest sentit tenia unes idees ben establertes encara que ara a nosaltres ens facin
una mica d’angunia.

Si es vol comprendre Spinoza, encara que la seva derivacié filosofica cap a una
forma laica d’entendre la religié és molt patent, no es pot deduir de cap manera que
ell mateix es considerés ateu, per a ell Déu és la mateixa Naturalesa, una preséncia
constant, inevitable. Ja que hem parlat de la famosa frase d’Einstein sobre Spinoza,
podriem recordar que el desembre de dos mil divuit, a Nova York, la casa de
subhastes Christie’s va adjudicar per una mica menys de tres milions de dolars, una
carta autografa escrita en alemany on es pot llegir: “La paraula Déu, per a mi, no és
res meés que l'expressio i el producte de la debilitat humana ...” Aquesta carta que es
coneix amb el nom de /a carta de Déu, va ser escrita per Einstein a mitjans del segle
passat i estava dirigida a un filosof jueu. Perqué si Déu és la Natura, podem treure
Déu de I'equacio i ja només queda la Natura. La cito perqué Spinoza mai no hauria
pogut fer una afirmacié com aquesta que correspon a algun tipus d’ateisme o
d’agnosticisme dur. Spinoza era profundament creient, creia profundament en el seu
propi Déu de manera completament religiosa, i gairebé com tots els creients en un
Déu era ateu respecte als altres déus, per tant era ateu respecte al déu dels jueus,
dels cristians, dels musulmans, els déus dels hindus... encara que actualment
nosaltres potser també el podriem classificar com a panteista per la identificacio del
seu Déu amb la Naturalesa. El poeta romantic alemany Novalis fins i tot el va titllar
d’embriac de Déu. Pero a causa d’aquesta suposada ambiguitat i de I'afirmacio
d’Einstein sobre el Déu de Spinoza, també sembla que aquest és el refugi final
d’alguns ateus amb recanga de no ser creients que prenen Spinoza com a model o,
a la inversa, el refugi d’alguns creients jueus o cristians que no acaben de poder
acceptar les aparents falsedats de les seves creences.

El Déu de Spinoza s’hauria de dir més aviat amb el seu propi nom més llarg: el Déu
de I'Etica demostrada segons I'ordre geomeétric de Spinoza, perqué és el llibre en el
qual esta definit i explicat el Déu que ell s'inventa. Faig servir la paraula inventar a
proposit perqué és exactament aixi. Spinoza s’inventa completament a I’ Etica, un
Déu filosofic, una ficcio filosofica que encaixa amb les seves idees i que li sembla
convenient per a la salvacié o per a la felicitat humana, entre les quals no fa cap
distincio. Encara que, per a inventar-lo, té en compte aspectes de models anteriors,
com el propi Déu biblic i sobretot algun model de I'hinduisme Vedanta, que coneix
molt bé. Com tots els déus, penso que el Déu de Spinoza és una ficcid6 humana, perd
convenint que la paraula ficcio significa una manera habitual d’organitzar les



emocions i els pensaments, amb una clara distincio de la falsedat conscient o de la
mentida.

L’Etica, que és el llibre cabdal de Spinoza, vol presentar una coheréncia matematica
a partir de les definicions inicials o axiomes tal com si es tractés d’un llibre de
geometria. Es evident que aquest llibre tan complex no es pot resumir en un paragraf,
perod si que es poden considerar algunes afirmacions essencials com les seglents:
Déu és el Tot, la Naturalesa, I'inica substancia existent, no hi ha res més, ni material
ni espiritual. Anima i cos s6n la mateixa cosa i s6n en Déu, tot és u. Existeixen tres
afectes primaris, que son desig, alegria i tristesa, i altres afectes anomenats
secundaris, que sén amor, odi, esperanga, por, seguretat, sorpresa, etc. i molts més,
en una llarga llista d’emocions humanes. El dolor que provoquen les passions o els
afectes descontrolats és un esclavatge per als éssers humans, i la felicitat o la
salvacié s’aconsegueixen amb I'exercici de la rad, amb la saviesa, amb la
comprensié de la naturalesa i de I'eternitat, en un estat d’alegria racional.

En el text de I'Etica també hi ha alguns altres conceptes generals de la filosofia de
Spinoza que son necessaris per a comprendre-la, com per exemple els tres métodes
de coneixement que proposa. El primer metode de coneixement seria I'experiéncia
de la realitat que es transforma en imaginacié, el segon métode seria I'exercici de la
racionalitat que és propi de l'intel-lecte i el tercer meétode seria /a intuicio, que no és el
que nosaltres entenem habitualment per intuicio siné que és un métode de
coneixement més aviat de naturalesa mistica que porta a la contemplacié de la
Naturalesa fora del temps (sub especie eternitatis) i que, a vegades, sembla que no
s’aparta gaire de la il-luminacié budista o d’'una certa saviesa dels mistics de totes les
epoques. | sobretot també cal remarcar el concepte central del conatus, present en
tota la seva filosofia, que segons Spinoza és I'essencia de I'ésser, I'esfor¢ per seguir
existint indefinidament en el temps, inevitable en tots els éssers perqué és
precisament la seva esséncia i esta relacionat amb la seva concepci6 de la llibertat.
En aquestes pagines farem veure que ens creiem aquest concepte central de
conatus i provarem d’explicar-lo amb alguns exemples.

Directament relacionat amb el conatus també hi ha el concepte de la llibertat humana
que a nosaltres potser ens planteja problemes degut a les seves consequéncies
morals. Recorda, en un sentit diferent, els problemes filosofics que planteja E/
Princep de Maquiavel, uns problemes que sembla que no es poden resoldre, que fan
trontollar els fonaments de la nostra concepcié del bé i del mal, la nostra interpretacio
moral de les accions humanes. Precisament el titol del llibre més important de
Spinoza, que podia ser qualsevol altre titol perqué el llibre és d’'una gran complexitat,
és ’Etica, la branca de la filosofia que estudia alld que es bo i dolent, alld que és
moralment correcte, alld que en el nostre llenguatge habitual correspondria a les
possibles decisions humanes.

Spinoza pensa que qualsevol ésser esta completament determinat pel conatus, el
seu desig de persistir com a ésser, no ho pot evitar perque és la seva esséncia, el
seu propi ésser. | els humans també ho estan, perd sempre al seu nivell de
coneixement o de saviesa a I'hora de qualsevol accid, que potser pensen que és de



lliure albir perd en realitat depén d’infinites possibles causes determinades per les
lleis de Naturalesa i pel coneixement que en tenen. Per tant, es dedueix que I'esfor¢
moral dels éssers humans ha de ser en el sentit d’augmentar el seu coneixement de
la Naturalesa per transformar les seves inevitables passions en accions racionals.
Aquesta és I'inica possible llibertat moral que probablement els concedeix, la de fer
aquest esforg o no fer-lo, la resta en seran les consequéncies. Si es té el
coneixement i la saviesa necessaris es fan accions adequades que porten a la
felicitat o a la salvacio, es posseeix la virtut necessaria per a fer-les, virtut que en
Spinoza és molts casos es podria traduir per accid i es també gairebé sindnim
d’accié adequada. En aquest sentit s'assemblaria una mica a Platé quan diu que si
un home és conscient del bé, coneix el bé, no pot fer altra cosa que acomplir-lo,
encara que Spinoza s’ho mira des d’un altre punt de vista derivat del seu monisme en
la interpretacio de la realitat. Si no és aixi, si no es tenen incorporats el coneixement i
la saviesa necessaris, es fan accions inadequades que no porten a la felicitat ni a la
salvacio sin6 al sofriment de la humanitat. En cada cas concret, I'accio esta
determinada per una regressié de possibles infinites causes. La llibertat humana, si
de cas existeix, és més aviat un alliberament de fons, una progressio constant i
necessaria cap al coneixement racional.

Per tant, un ésser huma actuara sempre en relacié als seus desigs, a les seves
passions o imaginacions i les seves accions estaran sempre en relacié amb la seva
comprensié de la Naturalesa. Si es consideren tots els condicionants de cada cas
concret, el que nosaltres entenem habitualment per llibertat moral, per lliure albir, per
capacitat moral de decisio, per a ell no existeix. Encara que algu robi o que mati,
encara que entregui la seva vida pel bé de la humanitat. No hi ha criteris morals en
aquest sentit. D’aqui ve la llegendaria i probablement apdcrifa rialla de Spinoza quan
li parlaven de la distincié moral entre el bé i el mal. Podriem dir que Hitler seguia tant
el propi conatus com la mare Teresa de Calcuta, cadascu al seu nivell particular de
passio, de coneixement i de saviesa. A més, si tots els éssers humans han de seguir
el conatus de manera necessaria, pero que dependra de les seves passions, del seu
estat d’alegria, de tristesa o de dolor, del seu grau de coneixement o de saviesa, etc.
esta en joc la mateixa legitimitat moral de I'administracio de la justicia. Perqué la
justicia aleshores és només l'instrument legal per mantenir la pau social i el poder
suprem de l'estat que, segons Spinoza, es aconsellable que provingui d’un contracte
social democratic.

Arribats aqui, si jo fos professor de filosofia, per seguir descrivint el pensament de
Spinoza no tindria més remei que continuar en un escrit molt més llarg que aquest,
que ja ho sera en exces, que no es podria apartar gaire de les grans tesis establertes
pels molts erudits que I'han estudiat, a no ser que hi hagués una justificacié que
hauria de poder demostrar en alguna mena de tesi doctoral o similar. | abans me’ls
hauria de llegir gairebé tots i valorar-los. Per sort no és aixi, no soc professor de
filosofia. | em puc mirar Spinoza des de la finestra de casa.

Aquest escrit vol ser tan lluny de 'académia com ho son els falciots que els matins de
primavera creuen el cel blau de les meves finestres. | que, accidentalment, perqué
tampoc no séc ornitdleg, vaig descobrir que descansen i dormen volant a més de mil



metres d’alcada, que retornen cada estiu a I'Africa austral, cobrint una distancia d’uns
deu mil quildbmetres, que alli tampoc no toquen mai terra ni arbre i que tornen a
recorrer la mateixa distancia la primavera seglent al migrar cap a casa nostra. En
arribar s’aparellen, sempre encara volant, si poden amb la mateixa parella que
conserven de per vida (amb infidelitats incloses) i només baixen a les escletxes
d’alguns dels nostres edificis a pondre els ous, fer la niada i tornar a volar sempre
més fins 'any vinent que tornen. Qui fos falciot! Es veritat i sembla mentida. Perd ho
sabem gracies als recents estudis de I'ornitologia.

Llegint I'Etica, sobretot els capitols tercer i quart que parlen de I'esclavatge de les
passions humanes i del seu control per la racionalitat, arriba un moment que gairebé
no saps si estas llegint un text sobre I'estructura ultima de la realitat o bé un text
d’antropologia psicoldgica. No sé si a les facultats de psicologia s’estudia aquest text
perd, com a minim, hauria de ser un llibre de lectura obligatoria. Es a dir, per dir-ho
encara més clar ¢ és un text d’'ontologia o és un text de medicina? | tornem-hi, per
aclarir-ho encara més, quan Spinoza parla d’aquestes coses 4,vol desvelar la realitat
més profunda de I'Univers que ell anomena Déu o només es vol trobar més bé (o vol
que ens trobem més bé), en el sentit psicologic de la felicitat? Ell pretén les dues
coses, segur. Perd comprendre la realitat universal i ser feli¢, encara que idealment
podriem suposar que aconseguir una sola d’aquestes dues finalitats comportaria
automaticament l'altra, son aspectes diferents. | encara que moltes vegades poden
anar de bracet, podrien ser contradictoris. Aquestes son unes preguntes que algu es
pot fer a cada linia de lectura de I'Etica. | que també sén a I'arrel d’'una gran part de la
metafisica classica i gairebé sempre de la teologia, determinades pel pensament
seguent: si el mén fos aixi jo seria més feli¢, doncs ha de ser aixi i trobo la manera
d’explicar-lo racionalment perqué sigui aixi! | resulta que no ho és. | sabem que no ho
€s perque la ciencia moderna, que és el metode de coneixement racional més
contrastat que tenim, una vegada i una altra demostra que no ho és. Precisament
Spinoza, en seva filosofia, fa un esfor¢ suprem per superar aquesta possible
contradiccio6 i s’adapta d’'una manera sorprenent a molts supodsits de la ciéncia
moderna, que ell encara no podia coneixer.

Qué és Déu o la Naturalesa? Qué som nosaltres? No ho podrem saber racionalment
mai com a especie, perqué hi ha la barrera del sofriment i de la mort que ens ho
impediran sempre. Desxifrar el secrets de I'Univers i ser feligos... ja hauriem acabat
amb tot el coneixement i ens podriem dedicar a una altra cosa. Potser si que, en un
mon ideal, aquests dos darrers conceptes podrien significar el mateix, perd en la
nostra realitat no coincideixen. Podem imaginar aquests dos conceptes com el mar i
el cel que veiem que sén tots dos blaus i molt diferents, I'un és aigua, I'altre aire i
gairebé es confonen en la llunyania, pero I'aigua es pot evaporar al cel i provocar
navols i les tempestes originades al cel poden provocar I'agitacié del mar. Més
senzill, tot passa a dins de la nostra mateixa ment i a dins del nostre mateix mon. De
moment ens ocuparem només del primer concepte impossible, la questié de desxifrar
completament els secrets de I'Univers o de I'existéncia i, a poc a poc, I'anirem
enllagant amb el concepte de felicitat humana.



Al segle XXI i també en bona part del segle XX, després de tots els intents fallits de la
filosofia, convencuts de la impossibilitat d’establir racionalment una metafisica que
ens pugui explicar tota la profunditat de I'ésser i, per tant, explicar-nos de manera
minimament coherent que és I'ésser, qué és la vida, que és la realitat, etc.
practicament s’ha abandonat aquest camp d’investigacié racional en tota la filosofia
moderna, encara que les preguntes filosofiques segueixen existint. Després de fer
aquesta concessio, hem de convenir que alldo que s’acosta més a conéixer el que, és
coneéixer el com, el quan i 'on, que fan referencia a I'organitzacio de la realitat, de la
matéria, del temps i de I'espai. A més, en alguns aspectes, ho podem fer amb una
precisio extraordinaria.

La manera de fer-ho és amb la ciéncia, que sempre va acompanyada de la técnica i
de la tecnologia, amb el coneixement racional i també amb el coneixement empiric.
Encara que Spinoza és un racionalista i pretén explicar el mén basicament a partir del
raonament logic, els conceptes del métode cientific estan continguts de manera
embrionaria en els seus dos primers metodes de coneixement i probablement ell
mateix els hauria ampliat en aquest sentit si un segle després hagués tingut una
segona vida. Perqué Locke i Hume, contemporanis seus, defensaven la via de
I'experimentacié que era paral-lela al racionalisme i aquests conceptes es van anar
fusionant. | no hem d’oblidar que el mateix Spinoza, que és contemporani de Newton,
el fisic més important de totes les eépoques, també treballa en la teoria de la
probabilitat i s'interessa en les matematiques que tenen tanta importancia en la
ciéncia, tal com fan els seus altres contemporanis racionalistes, Descartes, Pascal, i
sobretot el geni matematic de Leibnitz.

Spinoza ens reclama que posem tot I'esfor¢ en el coneixement racional de la
Naturalesa perqué aixi podrem seguir com a humans l'inevitable conatus amb més
llibertat; la llibertat que ens donara la saviesa i que ens portara a fer sempre les
accions adequades, encara que estem determinats en les nostres accions com tota
Naturalesa. Aquesta és tota la llibertat moral que ell ens concedeix als éssers
humans, com a possibilitat d’'un progressiu alliberament de la nostra ignorancia.
Encara que jo potser li discutiria, a nivell tedric, si no s’ha de considerar com a llibertat
el fet de poder volar lliurement a més de mil metres d’alcada o de canviar bruscament
de trajectoria a gran velocitat per cagar un insecte, com fan els falciots. Perqué jo no
ho puc fer. Perd seria més aviat un joc, perqué aquest és un concepte poétic, no
racional, de llibertat humana. | aqui s’hauria acabat el meu atreviment. Spinoza,
segons com el llegim, sembla molt lluny de la ciéncia perd amb el seu métode hi és
relativament a prop. | amb la ciéncia i la tecnologia actual podem saber, per exemple,
la sequéncia del nostre ADN. Encara que no sabrem mai quée és ontologicament un
eésser huma, que és el seu ésser, si que podem saber com esta organitzat, podem
saber les instruccions del seu ésser, de manera que algun dia el podriem modificar
per fer-lo millor. O més valent, més audag, més submis, més cruel, etc. | per tant,
també el podriem fer molt pitjor. O molt més util. Podriem modificar-li la intensitat dels
afectes dels quals parla Spinoza. Perd ara no ens espantem massa, que estavem
parlant d’'una altra cosa.



Els falciots que apareixen a les pagines d’aquest escrit i que jo espero intensament
cada primavera, no €s gens gratuita. Els falciots, com tota la Naturalesa, si fem cas
de Spinoza, segueixen el conatus, la seva propia persistencia de I'ésser. | per fer-ho,
desenvolupen tota la seva activitat, cagar insectes a gran velocitat per alimentar-se,
descansar volant i dormint a gran algada i migrar a paisos on el clima els és més
favorable per a la reproduccié. Per a poder-se reproduir, cada any han de recérrer
volant uns setze o vint mil quilbmetres entre anada i tornada. Aquesta necessitat de
reproduccid, seguint Spinoza, ha de ser, per tant, una expressio primordial del
conatus de tots els éssers vivents, perque si no fos aixi, no existirien. La reproduccio
€s una expressio universal de la persisténcia de I'ésser, que finalment es converteix
en la persisténcia de I'espécie. Perd hauriem de provar d’esbrinar quin és el primer
origen, d’on prové aquesta absoluta necessitat de reproduir-se que tenen els falciots i
que han de tenir tots els éssers vius per poder existir.

Ara anirem molt enrere en el temps de I'evolucid, encara que sera també de manera
molt rapida. A l'origen del nostre Univers, després del famés Big-Bang, en refredar-se
la matéria es van formar les primeres galaxies, les estrelles i els planetes. Al voltant
del Sol, la nostra estrella, s’hi va formar la Terra, fa uns quatre mil cinc-cents milions
d’anys. Encara que els primers éssers que es poden considerar vius sembla que
potser haurien evolucionat dels minerals relativament aviat, només potser al voltant
de dos-cents o tres-cents mil anys després, hi ha consens en la comunitat cientifica
que al cap de vuit cents mil anys ja existien microorganismes vius. ¢ Qué va passar
en aquells d’anys? La resposta a aquesta pregunta té una relacié directa amb el
conatus de Spinoza, a qui no sabem si li havia passat mai pel cap la teoria de
I'evolucié de les espécies que és propiament del segle XIX, perd el concepte ja
existia en les grans civilitzacions classiques gregues, perses, xineses i arabs.

A dins de I'evolucio hi ha varies teories que pretenen explicar com es va produir
aquest gran salt de complexitat del mén mineral al mon dels éssers vius, com es va
arribar a les primeres molécules organiques, encara minerals, perd que es replicaven
espontaniament. Una d’elles és la que es coneix amb el nom de mén de '’ARN. Els
gue hem estudiat una mica de ciéncia i sobretot una mica de quimica, coneixem la
complexitat de les molécules d’ARN o ADN, on hi ha la informacio necessaria per a la
continuitat de la vida. Pero sobretot, per anar al limit inferior, a una mena de proto-
vida inicial, hauriem de pensar en la minima complexitat que proporciona la
informacio perqué una sola molécula és pugui replicar a si mateixa. Aquest és el
concepte essencial, el gran escull que s’ha de superar per accedir a la vida des del
regne mineral: que existeixi la primera possibilitat de réplica. Les molecules de 'ARN
i ADN estan formades per uns grups d’atoms anomenats nucleotids, encadenats
entre si i, per exemple, les molecules d’ADN huma tenen més de cinquanta milions
de nucleotids enllagats i algunes encara molts més. Perdo amb experiments
contrastats de laboratori que s’han fet fa molt pocs anys i que tenen continuitat,
sembla que es podria demostrar que amb una cadena relativament curta de
nucleodtids que es trobin en un medi adequat, les molécules ja podrien fer copies de si
mateixes sense cap mes intervencio.



Pot estranyar que aquest procés sigui espontani perd sembla que, a partir d’'una
minima complexitat, aquestes molécules ja tenen la propietat de fer repliques d’elles
mateixes. |, a més, ja cap cientific no dubta que en I'enormitat de temps de centenars
de milions d’anys, en les condicions de la Terra primordial, la probabilitat que es
formessin a I'atzar cadenes relativament curtes de nucleotids lligats per les forces
d’enlla¢ quimic en un medi existent de greixos (lipids), era molt alta. | probablement
es varen comencar a replicar. També podrien haver arribat a la Terra en un meteorit
que hagés sofert anteriorment el mateix procés, aixd ara no té cap mena
d’'importancia. Pero les cadenes moleculars un cop formades estaven poc protegides,
algunes es trencaven i les més llargues tenien més probabilitats de resistir, de
replicar-se encara que fos a trossos. | si estaven protegides per alguns greixos
resistien més. Aleshores, si resistien més, també es replicaven més i les répliques,
lbgicament, eren més semblants a les més resistents. Si casualment estaven
rodejades per greixos en forma més o menys esférica encara tenien més probabilitats
de persistir, perqué quedaven protegides a dins d’'una bombolla. | a vegades una part
de la bombolla amb el mateix tipus de cadenes a dins es podria separar
mecanicament, a I'atzar, en una altra bombolla d’aquell brou primordial. Lentament,
en el temps de I'evolucid, aquestes bombolles van anar augmentant la seva
complexitat i la seva proteccio perque aleshores la replica, el triomf del conatus
molecular expandit a la réplica (aquest és un concepte que no sé si Spinoza
m’acceptaria perqué encara no €s un ésser propiament viu), era més probable.

Tant si aquesta teoria s’acaba de comprovar totalment com si no, que probablement
ho sera, en qualsevol cas és segur que d’una manera o altra es va arribar a
molécules organiques d’una certa complexitat i amb capacitat de replicar-se. Aquest
és el gran punt i a part. La primera etapa posterior és facil d'imaginar, persistien més
les organitzacions moleculars que eren més resistents, que estaven més protegides i
que es replicaven més facilment. Si la complexitat augmentava, moltes vegades
també augmentava la probabilitat de replica i van sorgir, a I'atzar, les primers cél-lules
i els primers microorganismes que es varen anar fent més complexos simplement
perque es replicaven millor i eren els que més perduraven. Durant més de dos mil
milions anys posteriors a I'aparicié dels primers microorganismes vius només hi va
haver evolucio dels virus i els bacteris (procariotes), perd fa uns mil cinc-cents milions
d’anys van apareixer les primeres cél-lules amb nucli (eucariotes), una mica més
complexes, que després van donar origen als organismes pluricel-lulars. | al anar
augmentant la seva complexitat i la seva capacitat de reproduccio, que és una
expressio primordial del conatus de tots els éssers vius (aqui Spinoza hi hauria
d’estar d’acord), també augmentaven necessariament les seves dimensions per
donar origen als vegetals i als animals, fins a nosaltres, amb una sequéncia temporal
que es pot consultar en qualsevol text de biologia basica.

&1 per qué hi ha oliveres i rinoceronts, per exemple? El bidleg Richard Dawkins,
professor emeérit de divulgacio de la ciéncia de la Universitat d’Oxford, ho explicava
molt bé. Doncs perque al llarg de I'evolucié s’han anant configurant a I'atzar diversos
organismes cada vegada més complexos, diverses espécies animals i vegetals,
diversos emboilcalls dels gens, que han tingut més bona capacitat de replica de les



molécules que contenen informacio genética. Sén un contenidor de gens meés segur.
Ofereixen més seguretat de réplica les molécules d’ADN protegides per una olivera o
per un rinoceront que les que estaven protegides per una débil capa de greix en el
brou original. Com a consequeéncia les oliveres i els rinoceronts existeixen. Encara
que les paraules ens traeixen una mica en aquesta afirmacio, podriem dir que els
éssers vius s6n maquines construides a 'atzar per les seves molécules d’ADN per
aconseguir replicar-se millor. No construides per replicar els vegetals o els animals,
sind construides per replicar les molécules d’ADN, fet que en general també
comporta la réplica dels vegetals o els animals. Si d’aquesta afirmacié obviem la
intencionalitat en la qual fan pensar les paraules i, en canvi, ho atribuim tot a I'atzar i
a I'energia, seria una bona aproximacio. Tots els éssers vius es poden considerar
maquines construides pel seu propi ADN per assegurar millor la seva réplica, com
esclaus del seu ADN que no saben que existeix i que esta present en totes les seves
accions. Degut a la seva genesi, la seva existéncia esta destinada a la reproduccio,
encara que aquesta expressio primordial del conatus s’hagi anat transformant,
diversificant i emmascarant amb molts altres objectius de persisténcia dels éssers
vius més complexos, en moltes altres expressions secundaries. Aquest fet sembla
que val tant per les oliveres com pels rinoceronts. | també per als falciots. La biologia
moderna hi esta d’acord. | per als éssers humans?

Si repassem la historia de la humanitat ens trobem amb una historia de la ignominia
gue ens esclata als ulls. Des que vam evolucionar dels primats, no hem deixat de
matar-nos entre nosaltres perqué vam aprendre ben aviat a matar-nos en grups i
també en massa, com no ho sap fer cap de les altres especies animals. Varem
exterminar la majoria dels animals salvatges i al mateix temps ja ens exterminavem
parcialment nosaltres mateixos, les nostres propies cultures. La gran majoria dels
animals que ara viuen al nostre planeta ja només pertanyen a les espécies
domesticades i destinades a la nostra alimentacid. Per mirar només la nostra época,
al segle passat els alemanys cristians varen provar d’exterminar els jueus, i ara
mateix els xinesos Han, confucians i budistes, proven d’acabar amb els tibetans
budistes i amb els uigurs musulmans, els jueus israelians proven d’acabar amb
alguns musulmans del seu voltant i, a la inversa, els musulmans proven d’acabar
d’'una vegada amb els israelians, els birmans budistes estan provant d’exterminar els
rohingyes musulmans... encara que si tens la sort de viure al primer mén i cobrar un
sou, sembla que mai no passi res o que tot sigui com una pel-licula, la pel-licula del
telenoticies del migdia en la qual alguns d’aquests casos ja no hi surten perqué
simplement no hi ha cap novetat, els més poderosos continuen exterminant els altres
al mateix ritme de sempre, no ho ha canvis en la velocitat de I'extermini i no és
noticia. | aixd només per citar alguns dels casos actuals i per no recordar la gran
quantitat de civilitzacions exterminades completament per unes altres, al llarg de la
historia.

Perd si ho mirem en perspectiva i comptem el numero de morts dels darrers segles,
incloent-hi els morts de les dues guerres mundials i els morts de les grans dictadures
feixistes i comunistes que van aparéixer el segle passat, que només aquests
sumarien cap a uns dos cents milions, encara estem en un periode pacific. A 'edat



mitjana, la proporcio d’éssers humans morts per altres humans, és a dir, el
percentatge de morts per individus de la mateixa especie sobre la mortalitat total,
que és un bon indicador de violéncia interna de I'espécie, era molt superior. Qui sap
si, com voldria Spinoza, hem aprés a comprendre una mica meés la naturalesa. Pero
segons ell, aquestes calamitats serien degudes a la humanitat esclavitzada per les
passions dels éssers imaginatius, que segueixen el conatus amb idees inadequades
i amb accions inadequades, sense prou capacitat de coneixement i de saviesa
racional. | segons la ciéncia moderna, seria el sofriment provocat per les necessitats
de domini directament relacionat amb la reproduccié de la humanitat, perd no
exactament amb la reproduccio dels propis éssers humans sind amb les necessitats
de réplica de les seves molécules d’ADN, de la qual la reproduccié humana n’és
subsidiaria. Encaixa perfectament.

| si ens adonem que historicament totes les civilitzacions han estat en lluita continua,
més 0 menys agressiva, aquest fet també encaixa amb I'egoisme necessari del
conatus que esta constantment present en tota I'Etica de Spinoza. Entre molts altres
exemples possibles, diu: “qui pensa que I'objecte del seu odi sera destruit sentira
plaer”. | el conatus, encara que modelat per la comprensié racional, el fa actuar en
conseqiiéncia. Es cert que hi ha civilitzacions més pacifiques i civilitzacions més
agressives, perd sembla que no és aconsellable ser massa pacific perque les
cultures massa pacifiques 0 massa acomodades per I'éxit, si no estan ben
protegides contra la forga bruta, no sobreviuen a les meés agressives, les quals a
vegades esperonades pel seu possible fracas, les exterminen (espero que Catalunya
no estigui en aquests parametres, perd ho fa pensar). | les agressives s'imposen,
amb els gens que transmeten a la seguent generacio, que sén pels qui els homes i
les dones lluiten sense saber-ho. | les més agressives també s’aprofiten de la
cultura, moltes vegades més avancgada, de la civilitzacié que han exterminat
juntament amb els seus gens més pacifics.

Els humans, mirat aixi, sén també una mena d’esclaus dels seus gens, que potser
es pensen que fan coses importants com escriure llibres o anar a la guerra, pero les
seves accions estan basicament impulsades per les molécules d’ADN que
necessiten la seva replica. Aquest fet condiciona la seva mateixa constitucio fisica i
tota la seva existéncia, especialment la seva distincié basica en dos sexes, homes i
dones, per a 'adequada reproduccio sexual que té més probabilitats d’éxit evolutiu
que la reproduccio asexuada. | el mecanisme de reproduccié sexual embolcallat amb
plaer, afecta tota la vida dels animals i dels éssers humans encara que facin moltes
altres coses, tant si son joves com si ja sén vells, tant si es reprodueixen com si ja no
es poden reproduir, perque els homes i les dones estem construits i construides
(amb excuses per la simplificacid) per a reproduir els nostres gens i, només com a
consequencia, també per a alimentar-nos i per a reproduir-nos nosaltres mateixos,
seguint I'inevitable conatus, encara que també ens dediquem a altres coses, com per
exemple a la musica, a les matematiques o a la poesia. Si no fos aixi, no existiriem
com a especie, no hauriem perdurat en el temps. | ara potser ens hem tornat a
espantar. Pero si poguéssim arribar a saber allo que no sabrem mai, no el com, el



quan i 'on de la ciéncia, sino el qué de I'Univers i de I'existéncia humana, qui sap si
encara ens espantariem més.

Potser I'existéncia humana no es veuria de manera tan dramatica, si ens adonem
que els éssers vius han desenvolupat evolutivament moltes habilitats per sobreviure,
que sembla que els fan felicos. S’han adaptat a I'entorn perqué els que, per atzar,
estaven més adaptats, sobrevivien més i transmetien els seus gens a la generacio
posterior. Per exemple, no cal ser bidleg per imaginar que alguns dels falciots que
eren capacgos de volar més de pressa i de tenir més agilitat per fer girs a 'aire i cacar
els insectes, també tenien més capacitat de sobreviure que els altres. | aixi,
evolucionant a I'atzar, han desenvolupat velocitats de fins a cent quilometres per
hora en vol horitzontal que els converteix en les aus més rapides en aquest tipus de
vol, amb uns girs sobtats gairebé en angle recte, que no pots deixar de mirar-los.
Perd ¢ d’on provenen les plomes de les seves ales que els permeten aquestes
acrobacies? Sembla que fa uns dos-cents milions d’anys que existien uns petits
dinosaures antecessors de les aus que havien desenvolupat una mena de pél moixi
per tal de protegir-se del fred. | les plomes van anar creixent a I'atzar perqué els
animals més protegits del fred sobrevivien més, probablement van comencar a servir
per mantenir-se una mica a l'aire per guanyar suavitat en els salts dels arbres i
després, evolucionant durant milions d’anys en altres espécies, aquelles plomes ja
no tenien res a veure amb la primera adaptacid inicial a les baixes temperatures i
servien per a volar. Quan passa aix0, quan una expressio evolutiva que tenia una
determinada funcid per a la supervivéncia, n'acaba tenint una altra de totalment
diferent, el fenomen es coneix amb el nom d’exaptacid. Les nostres orelles amb les
quals escoltem la musica de Bach sembla que fa uns tres-cents milions d’anys eren
nomeés una mena branquies amb les qual respiraven alguns peixos primitius.
Després, en alguns casos, probablement varen servir per comencgar a sentir els
sorolls dels depredadors i ara, evolucionades, exaptades, ens permeten escoltar
Mozart o Gershwin i sentir les emocions que ens transmeten.

Fins aqui tot esta d’acord amb Spinoza i amb la biologia moderna. Pero hi ha una
important questio de fons, una questio de valor per a nosaltres, un valor que sembla
augmentar tal com augmenta la complexitat de I'ésser: és I'aparent miracle de la
complexitat creixent a partir de la qual es desenvolupa la imaginacié i la racionalitat,
els dos primers métodes de coneixement de Spinoza. Perqué amb la possibilitat que
algun bidleg se m’enfadi de manera irreversible, si extrapolo el conatus a tota
I'evolucié fins als éssers humans ¢,no es podria considerar la nostra musica una
exaptacio dels primitius crits dels micos per atraure les femelles?; No es podria
considerar que aquesta exaptacio afecta alguna dimensié humana que no sabem
com dir-ne i que en diem I'anima?; | no sembla molt més atractiva per a nosaltres
aquesta possible exaptacié que els simples crits originals lligats directament a
I'atraccio reproductiva? | tots els déus o simplement Déu, aquestes ficcions
recurrents de totes les cultures antigues per organitzar les seves emocions,
pensaments i creences, no podrien ser una exaptacié d’alguna funcio de la
consciéncia, que els fa existir en la nostra ment com existeix la poesia, com existeix
la musica o com existeixen les matematiques? ¢ A algu se li acudiria barallar-se amb



un altre per si la musica existeix o no existeix, per si la musica és veritat o no és
veritat? ;| no semblaria que les funcions d’aquestes exaptacions sén molt més
valuoses per a nosaltres en termes absoluts que la funcié original?¢,| no es podrien
considerar les civilitzacions senceres com I'emboilcall final de proteccio per
assegurar-se la millor réplica de I’ADN del grup huma que les conforma?;,| aquest
embolcall, tota una civilitzacié, no ens sembla molt més valuds que les simples
molécules que I'han anat construint seguint el conatus expandit a I'espécie, en tota
I'evolucié i a partir del brou original? Perqué considerant, per exemple, el valor de
Shakespeare ¢,algu pot pensar que en I'analisi de les molécules del seu ADN hi
trobariem potser algun rastre de la immensitat humana d’El somni d’una nit d’estiu?
Si, si, ja sé que potser em mereixo una cleca dels meus amics bidlegs per algunes
d’aquestes preguntes retoriques. Perd és que per un moment també he decidit
provar de volar com els meus amics falciots, potser dormint, potser somiant a més
de mil metres d’algada, com també em sembla que volava Spinoza. Baixem, baixem
una mica... baixem a poc a poc cap a la simple felicitat humana.

Perd abans d’aproximar-nos a algunes questions relacionades amb el comportament
i la felicitat humana, que ja estan implicites en paragrafs anteriors, voldria evitar
qualsevol equivoc. Perqué segons com es llegeixin es podria suposar que Spinoza
era una mena de profeta intuitiu. De cap manera. Encara que la filosofia de Spinoza
és l'alba de la modernitat en el sentit de defensa de la democracia contra
I'absolutisme monarquic i també en el sentit d’'una certa aproximacio al métode
cientific a dins del racionalisme més estricte, els anteriors suposits son de la ciéncia
moderna, no provenen en absolut de la filosofia de Spinoza. La ciéncia, per existir i
avancar, no necessita de la filosofia perqué la ciéncia avancga sola amb
'experimentacio, la intuicié i les matematiques. Christiaan Huygens, el matematic i
fisic neerlandés (per al qual Baruch Spinoza tallava alguns vidres per als telescopis
amb els quals observava els anells de Saturn i que va descobrir la seva lluna gran,
Tita), aplicava el métode cientific de manera intuitiva, com tots els cientifics i sense
necessitat de cap filosofia prévia. Pero la filosofia de Spinoza i el seu métode,
s’adapten molt bé a la ciéncia, aquest és el cas. | sobretot no la contradiuen, tal com
succeeix amb moltes creences anteriors i amb altres interpretacions metafisiques
que, a més, s’han volgut mantenir moltes vegades com a veritats establertes en
competéncia amb les veritats cientifiques contrastades. | aquest ha estat un error
imperdonable de la historia nefasta de la humanitat, perqué tots el profetes fallits
volen establir violentament les seves profecies. Fer-ho amb la filosofia de Spinoza és
una mica més dificil. Actualment, una gran part del coneixement racional que ens
demanava Spinoza és precisament el de la ciéncia, el coneixement de les lleis de
I'Univers que estan escrites als atoms i el coneixement de les lleis de I'existéncia que
estan escrites als cromosomes.

| aquestes lleis de la Naturalesa afecten la nostra llibertat tal com I'entén Spinoza
perd també tal com I'entenem la majoria de nosaltres en el llenguatge habitual, tant
si les coneixem com si no les coneixem. Els falciots per voluntat propia no poden
deixar de reproduir-se, no tenen aquesta llibertat, no ho poden obviar. | els homes?
Els homes i les dones han aprés a fer servir la ciéncia i la tecnologia per tal de poder



sentir la felicitat momentania d’aquesta expressio fonamental del conatus (que també
es pot traduir per conat o intent), i no patir-ne les consequéncies no desitjades de la
reproduccié. No per impossibilitat, com a vegades també els pot passar alguns
falciots i falciotes, siné pel que sembla una decisié voluntaria. ; Que en diria Spinoza
sobre aquestes decisions? Probablement somriuria una mica perque, tal com hem
dit, no creia en els decisions des el punt de vista moral, creia que els humans
sempre seguim el conatus de manera determinada encara que, a diferéncia dels
altres animals, també podem comptar amb la nostra intel-ligéncia racional i el
coneixement que forma part del nostre mateix ésser. Ell diria que en el fons no
prenem decisions, a nosaltres ens sembla que tenim una certa llibertat moral, pero
aquesta llibertat esta determinada en cada cas concret per una altra causa i per una
altra, en una possible regressié infinita. Aquesta regressio, al final, forcosament
pertany a Déu o a la Naturalesa. Res no es mou que no s’hagués de moure. | amb
els coneixements actuals segur que ell també diria que pertany a la genética. Pero
en lloc de preocupar-se pel valor moral de dels nostres accions, sembla que Spinoza
només es preocuparia per si el poder politic hagués establert alguna llei en aquest
sentit i en les seves consequéencies administratives o penals.

En époques anteriors a la nostra, els métodes anticonceptius eren uns altres, a
vegades una mica més beésties. | molt abans no n’hi havia. | els nostres antecessors,
que s’assemblaven als ximpanzés, no en tenien, perd mirats des de lluny (és només
una manera de provar d’explicar-ho) sembla que poden decidir altres coses, com per
exemple pujar o no pujar rapidament a un arbre concret quan s’adonen d’un possible
depredador. | els falciots, mirats des de lluny, per exemple des de la meva finestra,
també sembla que tenen la saviesa suficient per decidir de canviar la direccié del vol
0 no canviar-la, tot perseguint un insecte gairebé a vuitanta quilobmetres per hora. |
nosaltres no podem fer ni una cosa ni I'altra. Per tant cada ésser gaudeix de la
libertat determinista que li concedeix la Naturalesa. Si algu es mirés la humanitat
des de lluny, des de fora, potser en aquest sentit també veuria els humans molt
semblants als altres animals. Perqué els homes i les dones, segons Spinoza, actuen
de manera determinada i amb una capacitat de raonament que els altres animals no
tenen, perd cadascu al seu nivell de necessitat, de destresa, de coneixement, de
saviesa... exactament com tots els altres animals, seguint el conatus i determinats
com tots els éssers vius, perd amb la possibilitat de fer servir la seva racionalitat com
una qualitat més, potser com els falciots fan servir les seves ales.

Perqué, segons Spinoza, tot passa com ha de passar i no pot passar d’'una altra
manera, donades unes determinades circumstancies concretes en un moment
concret. Ell havia fet treballs matematics en la teoria de la probabilitat i sabia
perfectament que no es podia predir ni el simple resultat del llangament d’'una
moneda, que és un objecte predilecte dels matematics probabilistes i que no esta
predeterminat que sigui una cara o una creu; pero pensava que despreés de tots els
rebots possibles que s’havien produit en el llangament d’'una moneda concreta, el
resultat no podia ser altre que una cara, per exemple. No ens estava dient que tot
esta predeterminat, siné que en un instant concret, que per a ell és 'eternitat,
sumades les infinites causes que ho provoquen, les coses no poden ser d’'una altra



manera. | en els humans hi hem de sumar també, entre les infinites causes de les
nostres accions, la nostra migrada saviesa i la utilitzacié de la nostra rad. Per tant,
que el resultat d’'una accidé concreta sigui determinat, no vol dir de cap manera que
estigui predeterminat en el temps.

La ignorancia, la manca de coneixement, de destresa, de capacitat o de virtut, porta
a accions inadequades, que generen més sofriment. El mico jovenet encara no ha
apres a escapolir-se i se’'l menja un cocodril, el falciot té una petita ferida a 'ala que li
impedeix cacar mosquits i se li moren les cries, un matrimoni d’irlandesos catolics,
amb el seu desig de tenir fills i I'éxit del seu negoci, no preveuen una fallida
econdomica de la qual la seva familia molt nombrosa ja mai més no es podra
recuperar, o bé uns adolescents drogoaddictes, en una relacié esporadica i enduts
per la passid, obvien el preservatiu, provoquen 'embaras no desitjat i es contagien la
SIDA. Si ens oblidem que som humans i ens ho mirem des de fora, als humans
sembla que ens passa el mateix que als altres animals, no podem fer servir les ales
tal com fan els falciots perqué no en tenim, perd podem utilitzar la raé que és una de
les nostres capacitats perque les coses ens vagin més bé o més malament.

Hem vist que la replica del material genétic i com a consequéncia la reproduccio dels
éssers portadors dels gens, és una expressio primordial del conatus de tots els
éssers i també comporta la supervivéncia de I'espécie. En el cas dels humans i dels
falciots és tracta de reproduccio sexual amb individus diferenciats en dos sexes,
homes i dones, falciots i falciotes, no com els cargols, per exemple, que també es
reprodueixen sexualment perd que son hermafrodites i cada individu té els dos
sexes. La reproduccié sexual amb sexes diferenciats, és la propia del animals
superiors i aporta alguns avantatges consolidats al llarg de I'evolucié. Amb la
combinacio dels gens del mascle i la femella, els gens més aptes per a la vida son
premiats en la descendéncia i els gens menys aptes tenen més tendéncia a la
desaparicioé que en una reproduccié asexual com pot ser la divisié cel-lular, la qual es
produeix en organismes cel-lulars simples o en algunes plantes. Una mena de
reproduccié sexual ja la varen descobrir els nostres avantpassats, encara en forma
de bacteris, fa uns dos mil milions d’anys, encara que potser no podriem dir amb
propietat que practicaven sexe ni sabem si tenien pornografia. Pero tot evoluciona, és
clar...

Molts catolics, per exemple, pensen que la pornografia s’hauria de prohibir i que en
alguns casos de control de la reproduccio, els humans hem aprés a burlar la
Naturalesa, que segons 'església no és Déu mateix perd és obra de Déu. |, per tant,
que hem aprés a burlar Déu. Per tant, I'església catodlica ho ha prohibit fins ara
mateix, exhibint com sempre el caracter reaccionari de la seva historia fins que s’ha
hagut de rendir a I'evidéncia, deixant pel cami algunes victimes, també com sempre. |
quan dic ara mateix €s ara mateix, perqué el Papa Ratzinger encara va improvisar un
abrandat discurs en contra de la utilitzacié dels simples preservatius, just abans d’'un
viatge que va fer a I'Africa i en ple ascens de la pandémia del SIDA que afectava
especialment el continent, en una intervencio que potser es podria qualificar de



genocidi per imprudéncia. El pensament de Spinoza, ja en el segle XVII, donava una
altra interpretacié molt diferent de Déu i de la Naturalesa.

| els monjos de Montserrat? Els monjos de Montserrat no es reprodueixen, encara
que alguns potser ho facin d’amagat (i ara no parlo de la sexualitat, aixd segur que ho
fan d’'una manera o altra, siné de tenir fills), perqué han decidit no reproduir-se. Han
decidit obviar d’aquesta manera una llei que segueixen tots els éssers vius de
manera inevitable, encara que els homes i les dones la poden evitar perqué han
aprés diverses maneres de fer-ho. | la manera més brutal és no aparellar-se, que és
el que preveu el reglament de I'església catdlica per als escollits de Déu, que segons
la seva logica no han de seguir el cami més animal de la resta de la humanitat. Pero
deixant de banda la sexualitat, la majoria d’homes i dones consideren generalment
els fills com una part importantissima de la seva felicitat i, si ens creiem el que diuen,
en molts casos la part més important. Els monjos i les monges catoliques obvien
voluntariament una llei fonamental de la Naturalesa que és aplicable a tots els éssers
vius, pel que sembla una decisio racional i col-lectiva que, a més, ha d’afectar per
forca la concepcio de la seva propia felicitat. Sobre aquest reglament sexual, ja en
sabem la visio repressora i sublimada de I'església catodlica. | ara la pregunta curiosa
¢d’aquest comportament tant allunyat de la resta del regne animal, d’aquesta fuga
d’'una llei fonamental de I'Univers que aplica a tots dels éssers vius, qué en diria
Spinoza? Doncs, segur que ho celebraria tal com també celebrava la llibertat de
pensament i la llibertat d’accié en un marc de llibertats politiques, entenent la llibertat
en el sentit dels codis civils, perqué Spinoza nega completament el lliure albir.
Probablement, en aquest cas, no solament somriuria sind que es faria un tip de riure
si algu li fes la pregunta, perqué el coneixement i la saviesa dels monjos, la seva
formacio especifica, la seva virtut d’analisi racional en el sentit de 'accié adequada
en el conatus i les seves intel-ligents decisions sembla que sén inquestionables.
Segurament que només s’interessaria per saber si son més o menys felicos. Pero,
com que no sabria qui son els monjos de Montserrat, qui sap si pensaria en la
dimensidé politica del seu temps i potser també ens demanaria si disposaven d’armes.

Anteriorment ens hem aturat en exemples de la reproduccié humana perque ens hi
ha portat la mateixa teoria bioldgica de I'evolucié i el conatus de Spinoza. Seguint
aquest cami, podriem continuar amb I'ética de la possible interrupcié de 'embaras,
amb la qual cosa aniriem passant del sis€ manament biblic cap al cinque i, a més,
topariem amb una legislacié diferent segons els paisos i probablement ens
complicariem una exposicio que pot ser molt més senzilla. Ara, per tal aclarir-nos
millor, abandonem la consideracié de I'activitat reproductora i pensem en el cas d’'una
persona que mata el seu germa per apropiar-se de I'’heréncia paterna. Aqui no hi ha
dubte, estaria moralment prohibit i legalment criminalitzat a tot arreu. Spinoza també
seria clar, perd amb unes diferéncies importants: I'accié estaria determinada pel
conatus, no es podria condemnar moralment, perd s’hauria de castigar penalment.
¢ No sembla una mica incongruent? Més aviat molt. Perod aquest és un dels nusos
gordians de I'Etica de Spinoza. ;Sembla que Spinoza proposa un castig penal per
accions que, segons ell, estan determinades? Doncs si, perd accions determinades,
no accions predeterminades, perquée per a ell coincidirien, en aquell moment, les



infinites causes possibles que les provoquen; per a Spinoza, en aquest sentit, el
temps és inexistent. ¢ | no fa cap judici moral d’'una accié que a nosaltres ens
repugna? No, per aixd mateix, no el fa.

Es completament segur que cadascu de nosaltres, si mirem cap al nostre passat de
manera honesta, recordarem algunes accions que hem realitzat o hem deixat de
realitzar i que ara mateix no ens agraden, que potser fan que no ens agradem gaire a
nosaltres mateixos i que ens reprovariem moralment. Una explicacio seria que en
aquell moment el nostre desig va anar més enlla del control racional, o en alguns
casos a l'inrevés, que el nostre raonament inadequat ens va privar d’'una fer una
accié necessaria, 0 bé que potser no sabiem algunes coses que després hem aprés
o0 hem sabut... que també serien alguns dels possibles punts de vista de Spinoza. Per
exemple, jo no em perdonaré mai la dedicacio amb la qual matava petits ocells per
pura diversio juvenil, a I'estiu, amb una escopeta d’aire comprimit. Era la simple
diversio matinal de sortir amb un altre company a matar pardals, apuntar bé, si podia
ser al cap i veure’ls caure de 'arbre. | encara feia coses pitjors que aqui no explico.
Com podia ser una diversié? Em fa pena de recordar-ho, no en tenia cap necessitat i
ara no ho faria mai. Per qué ho feia? En qué he canviat? No ho sé, perd en aquest
aspecte, tal com han anat passant els anys he anat sentint els animals més a prop
meu, amb més respecte per al seu ésser. ¢ Podria dir que, enmig de tota la meva
ignorancia, he comprés alguna cosa que abans no sabia i en aquest sentit potser soc
una mica meés savi? Si fos aixi, aquesta és I'uinica llibertat moral que potser em
concediria Spinoza, la de progressar en la comprensio, en el coneixement de la
Naturalesa. Escollir el cami de I'aprenentatge i la saviesa o no escollir-lo, perqué
d’'aquest fet dependran totes les meves accions futures.

| ara ja podem tornar a I'assassinat per I'herencia. Si un home mata el seu germa per
apropiar-se de I'’heréncia, segons Spinoza, aquesta accio esta determinada per
multiples causes com totes les accions humanes. | una d’elles podria ser que no és
conscient del mal que esta fent, com a minim de la manera que en som conscients
els altres que ho jutgem. O n’és conscient i potser pensa que fa bé, que precisament
matar el seu germa és el que ha de fer per preservar els seus descendents, per evitar
perdre I'heréncia. O potser no és aixi, potser n’és totalment conscient, pensa que fa
molt malament, pero prefereix matar-lo i quedar-se amb I'’heréncia perqué
simplement vol gaudir-la. No ho sabem, perqué aixo passa en el seu interior. Alld que
veiem nosaltres és el fet. | el fet és que ha assassinat el seu germa. | en aquesta
accid, segons Spinoza, ha seguit la determinacié de les infinites causes indefugibles
del conatus. | si tot és aixi, ara ve la pregunta inevitable: el podem condemnar
moralment? ; Amb quins arguments? ;Algu ens podia condemnar moralment, a mi i
al meu amic, mentre descansavem a 'ombra d’'una alzina després d’'un mati de
cacera d’ocells, sense tenir-ne la consciéncia que en tenim ara? Qualsevol
condemna moral, amb la filosofia de Spinoza resulta gairebé impossible. En canvi,
conservant la seva filosofia, tot és torna molt senzill si hi ha una llei que ho prohibeix i
la condemna passa a ser, de condemna moral a condemna legal. Condemna per
assassinat o condemna per matar ocells per simple diversio, segons les lleis en vigor.
| en aquesta concepcid filosofica dels actes morals encara pren més forga el consell



juridic in dubio pro reo, que en cas de dubte afavoreix sempre el reu. La llibertat real
de Spinoza no ve mai del lliure albir ni de cap mena de moral natural, la seva llibertat
real és una llibertat civil, sén els limits del codis de justicia que permeten mantenir
I'ordre social.

En les comunitats de ximpanzés salvatges, que sén uns animals actuals que
s’assemblen molt als nostres possibles antecessors evolutius, no hi ha tribunals de
justicia, no hi ha lleis escrites. A vegades, encara que no massa sovint, alguns roben
les cries d’uns altres i se les mengen. Es cruspeixen algun cosi. Aquesta relacié social
entre congéneres no sembla gaire gentil, pero ¢ algu pensaria en fer una llei en
contra? Si algu la promulgués, no hi hauria manera d’obligar els ximpanzés canibals a
obeir-la, no serviria de res. En canvi, en totes les comunitats humanes hi ha lleis que
en molts casos obeeix gairebé tothom, és una manera de preservar la pau social i de
mantenir al mateix temps una llibertat civil controlada de la majoria de la tribu, de la
comunitat social o de la nacio. |, per qué obeeixen les lleis els humans? Hi ha més
d’'una teoria pero la de Spinoza és relativament simple: els humans segueixen el
conatus, la preservacio i persisténcia del seu ésser i son racionals, per tant
consideren el seu futur i tenen por del castig. Els qui no transgredeixen les lleis poden
viure sense por, no han de tenir por ni dels altres humans ni de les propies lleis de
I'estat. | molts d’ells també s’acostumen a seguir el seu conatus obeint les lleis per
convenciment, perqué creuen que es la millor opcid, sobretot si poden participar en la
seva elaboracio, per exemple amb el seu vot.

Spinoza creu que els homes sempre actuen moguts pel seu desig, no hi ha coses
bones i coses dolentes, sind que les coses son bones si son desitjades i son dolentes
si no son desitjades. Es el desig huma que les fa bones o dolentes, no desitgem les
coses bones sin6 que son bones perqué les desitgem. Per tant, en abstracte tampoc
no hi ha accions ni bones ni dolentes, només hi ha el conatus determinat, amb
accions adequades i accions inadequades per a la felicitat humana. Si les accions
s’emprenen sense fer servir la rad que modula el desig, els humans s’assemblen una
mica als ximpanzés encara que en realitat sén molt pitjors, i es compleix la famosa
frase de Plaute, “homo hominis lupus est”, que també fa servir Hobbes, del qual
Spinoza n’era parcialment deixeble, seguint les seves passions amb accions
inadequades. Per tal fer les accions adequades, ja sabem que Spinoza pensa que
nomeés podem progressar en la comprensio racional de la Naturalesa, en la nostra
saviesa. Pero s com evitar la part de ximpanzé irresponsable que cada un de
nosaltres porta en el seu interior, potser encara empitjorada per la capacitat de calcul?
Sempre hi sera, perd si progressem en la racionalitat, segons Spinoza, aquesta part
irracional maléfica cada vegada sera menys influent en la nostra vida. Spinoza ens ve
a dir que un home virtués mai no mataria el seu germa, el seu conatus el portaria a
qualsevol cosa menys a matar-lo, perqué per a Spinoza la virtut no és una disposicio
prévia de I'anim, sind que és la mateixa accio6 i és practicament sindnim d’accio
adequada. | un cop dit aixd ¢ qué fem amb tots els homes o les dones que, en
qualsevol estadi, estan lluny d’aquesta virtut? Els podem jutjar i condemnar amb les
lleis en vigor perd no els podem condemnar moralment, perqué en qualsevol moment
son com son, i ells mateixos sén Naturalesa (segons Spinoza també sén Déu) i



segueixen sempre I'indefugible conatus amb les seves infinites causes... Potser la
societat podria canviar el seu conatus amb altres causes vitals d’influéncia com, per
exemple, amb la por de la justicia de I'estat o amb I'acceptacié racional de la justicia
de I'estat com a millor opcio per la seva pervivéncia.

Spinoza diu textualment al final del Tractatus, aproximant-se al concepte que tantes
vegades s’ha mencionat com a dret natural, que “ningu menysprea alldo que considera
bo si no és per I'esperanga d’'un bé major o per la por d’'un mal major”, que “el dret de
cadascu s’estén fins on arriba el seu poder”, que, en aquest sentit “no es reconeix
cap diferéncia entre els homes i els altres individus de la naturalesa”. Per tant, en
aquests textos sembla que no hi ha cap diferencia entre els humans, els falciots i els
rinoceronts. Aquesta aproximacio al dret natural més aviat s’assembla al dret animal
perd és molt pitjor, perqué els humans poden planificar racionalment les seves
malifetes.

Segons Spinoza s’ha de renunciar parcialment aquest dret animal en una societat
humana, transferint-lo a I'estat per garantir la major llibertat real possible dels seus
membres. Perqué ell pensa textualment que “la finalitat de I'estat és la llibertat”. Les
lleis sén simplement els limits extrems de la llibertat individual que no es poden
sobrepassar sense alterar negativament l'ordre i la pau social. En una societat ideal,
els preceptes de la religié practicada per la plebs o gent vulgar i la saviesa filosofica
practicada pels racionalment més capacos, farien innecessaries les lleis perque els
éssers humans emprendrien sempre les accions adequades per a la seva felicitat
col-lectiva. Unes accions virtuoses que estarien sempre molt lluny de I'incompliment
de les lleis, les quals només penalitzarien les accions inadequades en sobrepassar
els limits insostenibles per a la pau social. Pero aquesta societat ideal no existeix.
Amb la renuncia d’algunes llibertats individuals transferides al poder suprem de
I'estat, s’aconsegueix una altra llibertat, la maxima llibertat possible de tots els
membres de la societat, és a dir, 'abséncia de la por de cada individu als seus
mateixos congéneres. | la finalitat de I'estat és precisament mantenir aquesta llibertat.
Perd ¢,qui fixa aquests limits, qui dicta les lleis?

Hi ha dues caricatures extremes entre les quals probablement es trobarien la majoria
dels poders politics que han existit al mon i que també fan les lleis apropiades al seu
sistema. Una caricatura, seria la del sobira que governa amb el subdits aterrits per la
seva crueltat, que ha aconseguit el seu domini de manera sanguinaria, que assassina
de manera indiscriminada i totalment imprevisible qualsevol persona que pensa que el
pot destorbar en el manteniment del seu poder, que dicta les seves propies lleis i que
obliga complir-les, amb un sistema judicial que administra ell mateix i amb unes penes
brutals de castig i d’escarment. Aquesta caricatura encara podria semblar fins i tot una
mica compassiva si s’examinés la brutalitat dels fets que han passat en molts
moments de la historia humana. L'altra caricatura extrema, seria la del president d’'un
pais modern que té una concepcio de la democracia proxima als ciutadans, que ha
arribat al poder elegit de manera democratica, que disposa historicament d’una
estructura de separacio de poders, entre les quals un legislatiu escollit de la manera
més directa possible, amb unes lleis que fan complir uns jutges també sotmesos al



sistema democratic, amb unes penes pensades per a la rehabilitacié i reinsercio
social dels ciutadans que han comés algun delicte.

Per Spinoza, en qualsevol dels dos casos, tant si son autoritaris com si sbn més
democratics, el poder suprem ha d’elaborar forgosament les lleis perqué no hi ha una
millor alternativa, encara que ell aposta clarament per I'establiment d’'un pacte social
democratic, en el qual la majoria de ciutadans no han d’obeir les lleis simplement per
temor sind que ho han de fer per convenciment, perqué ells mateixos sén els qui han
proposat les lleis necessaries i els qui també les defensen. Només haurien de témer
I'aplicacio de la llei aquells pocs que, divulgada i amb coneixement de causa, no la
compleixen. En canvi en sistemes molt autoritaris, gairebé tothom pot témer I'aplicacié
indiscriminada i venjativa de la llei en qualsevol moment, la qual en realitat és ineficag
per al seu proposit de garantir la maxima llibertat col-lectiva i el progrés perqué s’ha
convertit en un métode repressiu per mantenir el poder. Spinoza va demostrar, en
vida, la seva propia eleccio entre aquests tipus de poder, amb la proximitat al sistema
politic intel-ligent i tolerant del raadpensionaris (governador) d’Holanda, el neerlandés
Jan De Witt en oposicié a I'absolutista monarquic Guillem d’Orange, rei d’Anglaterra.
Segons Spinoza, les lleis també han d’estar per damunt de qualsevol poder religios i
han de garantir la llibertat total d’expressio de les idees, necessaria per al progres, la
qual cosa no és possible en sistemes autoritaris. Era una posicié molt avancada per a
I'época, d’acord amb I'esplendor intel-lectual, politic i econdomic de I'Holanda dels
germans De Witt, Jan i Cornelius, que varen morir horriblement linxats I'any 1672, en
una revolta popular provocada pels reaccionaris del rei Guillem.

L’historiador de les idees i filosof del segle XX, Isaiah Berlin, en els seus celebrats
assaigs sobre la llibertat, relaciona clarament aquests dos conceptes de llibertat i de
sistema politic que apareixen de manera més latent en la filosofia de Spinoza. | ho fa
de manera molt didactica amb els seus dos conceptes de llibertat negativa i llibertat
positiva. Berlin, en els seus assaigs també democratitza la llibertat, en el sentit que hi
havia autors que volien distingir basicament entre diversos nivells de llibertat, per
exemple entre el tipus de llibertat d’'un catedratic d’Oxford i el tipus de llibertat d’un
agricultor subsaharia, mentre que ell defensa que sobretot hi ha un concepte
subjacent en totes les llibertats humanes, perqué en tots els casos si un ésser huma
€s empresonat o atemorit, sigui catedratic del primer moén o agricultor del tercer, no és
lliure. Partint d’aquest concepte basic, la llibertat negativa serien els marges
permesos per la justicia en les activitats de la vida diaria, de manera que a meés
marge d’accié individual més llibertat negativa. En canvi la llibertat positiva cercaria
I'eficacia de les lleis per a la pau social i el progrés de la col-lectivitat, la qual en els
sistemes democratics esta relacionada amb la capacitat dels ciutadans de participar
en l'elaboracié de les llibertats, la capacitat d'intervenir en I'elaboracio dels codis de
justicia, la capacitat de construir el propi futur col-lectiu, la capacitat de participar
activament en la politica.

Per exemple, Alemanya té més llibertat negativa de velocitat de circulacio per la
majoria d’autopistes que Catalunya, perqué al nostre pais la velocitat esta més
restringida, independentment de la seva eficacia. Aquest exemple es podria ampliar



comparativament a tots els articles i reglaments dels codis de justicia de tots els
paisos. En aquest exemple dels limits de velocitat de les autopistes en un sistema
democratic, la llibertat positiva consistiria en la possibilitat de la influencia dels
ciutadans sobre els adequades normes de circulacié a través dels seus representants
democraticament escollits. El sistema politic i sobretot el sistema d’eleccions
d’Alemanya, en general sembla que també garanteix més llibertat positiva que el de
Catalunya, més proximitat als ciutadans i més capacitat estructural d’incorporar les
seves contribucions als projectes politics. Per tant en aquest aspecte concret sembla
que Alemanya tindria més llibertat positiva que Catalunya, per exemple. Es dona la
circumstancia que, en molts casos, els regims dictatorials o autoritaris tenen més
llibertat negativa excepte en politica, perqué tant el seus codis de justicia com la seva
interpretacié sén més laxos, permeten meés excessos individuals en aspectes concrets
i, en canvi, tenen menys llibertat positiva ens aspectes relacionats amb la participacio
social democratica, que és la que també reclamava Spinoza com a necessaria per al
progrés de la societat. En molts d’aquells régims, els ciutadans paguen menys
impostos i tenen menys responsabilitats civils perd no els esta permés d’influir amb el
seu propi conatus individual en el futur col-lectiu (i no sé si aqui Spinoza em permetria
I'expressio de conatus col-lectiu, penso que si).

Qualsevol tipus de llibertat també sembla limitada per alguns atributs que els éssers
concrets no posseeixen i aleshores ja no 'hem de considerar com a llibertat possible.
Per exemple, no parlem de si els falciots tenen llibertat de votar en unes eleccions, ni
tampoc de si els homes son lliures de volar com els falciots, a no ser que sigui de
manera poética. La poesia ens permet imaginar una realitat que no es correspon
exactament amb alld que tenim consensuat, amb alld que tots veiem quan sortim al
carrer, perqué no acostumem a veure dimonis disfressats de jutges, ni déus amb
quatre bragcos demanant almoina, ni angels infantils cantant a les voreres. | si algu diu
que els veu el portem al psiquiatra. Aquest és el problema dels poetes que els veuen,
perque els dimonis, els déus i els angels existeixen, hi sén, que ningu no en dubti.
Pero els altres homes i dones, si sortim de casa en una ciutat, acostumem a veure
carrers, cotxes, edificis, gent que passa... etc. |, si en parlem, gairebé tots estem
d’acord en alld que veiem, per aixd podem parlar de manera relativament coherent i
els poetes sempre desvarien. Alld que ens sembla que veiem tots quan sortim al
carrer, alld que tenim consensuat sense que ningu no hagi decidit mai quina és la
base d’aquest consens, sense que mai ningu no n’hagi fet cap filosofia previa,
acostumen a ser els fonaments de tota la ciéncia. Un consens majoritari sobre unes
evidencies compartides.

Aqui no ens posarem a esbrinar el métode cientific, perqué no correspon a aquest escrit.
Perd si que podem dir que no és el métode que els fildsofs han decidit que ha d'utilitzar la
ciéncia, sin6 el métode que han utilitzat sempre els cientifics de totes les époques de
manera intuitiva i que després han provat de comprendre els fildsofs. Spinoza no utilitza
el metode cientific, siné que parteix de consideracions racionals, pero s’aproxima a la
ciencia en I'observacié del comportament huma i en la metodologia logica de la seva
interpretacié. Hi ha una idea, just al comengament del tercer capitol de I Etica, que és
definitiva per comprendre la seva empresa: “consideraré les accions humanes i els



desitjos com si es tractés de linies, plans i cossos.” Es una frase espectacular que, en un
altre context, és d’'una modernitat que podria semblar de Picasso o de Kandinsky. A més
de la utilitzacié seqliencial d’axiomes i teoremes en la seva Etica, tal com faria la
geometria deductiva, en I'obra de Spinoza hi ha la apel-lacié constant a la simple
evidéencia i la recurréncia a una serie de demostracions que ara ja no ens podrien
convencer, per donar més consisténcia al conjunt de la proposta. A la seva época tampoc
no es podien veure tan clarament com ara els limits dels métodes racionals fins a les
seves darreres consequencies. Pero encara que Spinoza incorporés al seu racionalisme
tots els coneixements actuals de la ciéncia moderna, la seva metafisica també
s’assemblaria a provar de treure agua del mar amb un cistell de vimet.

Spinoza s’adona d’aquest fet i per aixo proposa el seu tercer génere de coneixement, del
qual en parlarem més endavant. Els dos primers géneres de coneixement de Spinoza,
des del seu racionalisme ja hem vist que s’aproximen a la ciéncia, ja que el primer génere
es podria assemblar a 'observacio i el segon génere a la ldgica aplicada, encara que ell
els utilitzi d’'una manera particular sobre els emocions humanes. Pero, tal com déiem,
suposem per un moment que Spinoza encara fes un pas més cap a la ciéncia, el pas que
inevitablement van fer el racionalisme i 'empirisme cap al positivisme, en els segles
posteriors, i que amb la ciéncia moderna volgués provar de comprendre tota la realitat,
tota la Naturalesa. Els avencgos han estat extraordinaris i aquest miratge de desxifrar totes
les lleis essencials de I'Univers era present a la ment d’alguns cientifics del segle XIX i de
comengaments de XX, sobretot respecte les lleis de la fisica i de la sociologia. Pero la
nostra espécie no ho podra aconseguir mai. Perqué el fet basic que no permet
aconseguir-ho no es troba en raons cientifiques, técniques o de progressio temporal, sin
en unes altres de totalment diferents, es troba en la nostra alegria i en la nostra tristesa,
en nostra vida i en la nostra mort, en la nostra felicitat i en la nostra infelicitat humana, en
el nostre goig de viure.

Qualsevol metafisica també acostuma a presentar un altre problema, que és una mena
d’eterna baralla entre el monisme i el dualisme o el pluralisme, I'u i els molts de la
filosofia, la unitat i la diversitat de la Naturalesa. Com en tantes altres possibles
interpretacions de la realitat, sembla un problema insoluble que esta en la nostra mateixa
ment, en la nostra mateixa aproximacio a la realitat. | gairebé resulta divertit de veure com
li proven de donar solucio les diferents filosofies a través de la historia. Potser
Parménides, al segle VI aC, podria ser el primer monista occidental consistent, amb la
seva frase “Tot és u”, perod al segle seguent, Empédocles, més a prop de la ciéncia,
probablement és el gran primer pluralista occidental amb la teoria dels quatre elements
primordials: terra, aigua, foc i aire. Més d’'un miler d’anys abans d’aquests filosofs grecs,
als Veda de I'hinduisme ja hi apareixia el Brahman en varies concepcions, perd en una
d’elles el Brahman és una mena d’energia original que també ho és Tot, més o menys
com el Déu de Spinoza, perd amb la curiosa diferéncia que la naturalesa a la qual
nosaltres tenim accés és una pura il-lusié perqué és maya, la part diguem-ne més virtual
del Brahman, mentre que la part més real, més essencial del Brahman, és oculta i mai no
la podrem conéixer (si, si, en diuen no dualisme Advaita, perd de seguida d’'un ja en tenim
dos, ja és dual volent evitar-ho). Un parell de mil-lennis després dels filosofs grecs, ens
trobem amb el monisme de Spinoza, provant de corregir el dualisme de cos i anima que



defensa Descartes (de fet trialisme, perqué ell proposava la res cogitans, la res extensa i
la res divina). Ara bé, el mateix Spinoza, després de postular el seu monisme dient que
Déu, cos i anima son la mateixa i unica substancia de la Naturalesa present en els éssers
humans, també ha de continuar parlant del cos i de I'anima com de dos atributs diferents
de la mateixa substancia, perqué no podria seguir amb la seva filosofia. | el cristianisme,
amb un sol Déu com un esperit que és a tot arreu i amb el Diable com a contrapunt, amb
tres persones igualment divines, una de les quals pertany a la realitat fisica, una altra que
no hi pertany en absolut i I'altra diriem que mig-mig perqué és un esperit capag de
fecundar una verge, sembla que vol batre récords de monisme difuminat, de dualisme i al
mateix temps de pluralisme, tots simultanis.

Amb la particularitat, perd, que no reconéixer el desdoblament de Déu en tres persones
(que és tan facil de demostrar, oi que si, mira: un soén tres, tal com fan els trilers), oposar-
se al trinitarisme, en alguns moments de la historia significava ser condemnat a morir a la
foguera, com el cas del metge aragonés Miquel Servet, que I'any 1553, a Ginebra, va ser
lligat a una estaca i cremat viu pels partidaris del protestant Calvi i de la trinitat divina.
L'any 1826, ara fa menys de dos cents anys, hi va haver la darrera execucié publica a
Espanya per diferéncies teoldgiques: el mestre solsonenc Gaieta Ripoll va ser condemnat
a morir cremat viu a Valéncia per les fervoroses Juntes de Fe, encara que en un atac de
misericordia el varen matar primer, penjant-lo publicament damunt d’'un bocoi amb flames
pintades, abans cremar-lo. | 'any 1871, fa només uns cent cinquanta anys, la beata
Dolores, una monja sevillana cega que tenia la gran virtut de cardar amb els seus
confessors des dels dotze anys, encara va ser condemnada a la foguera, perd quan a
Sevilla ja estava tot preparat per cremar-la viva publicament, es va confessar per
aconseguir que la matessin amb el garrot vil abans de cremar-la. Aquells tribunals
estaven formats simplement per criminals que se sabien impunes, disfressats de
protectors de la fe o del bé comu, com els del Tribunal Supremo Espariol i de I'Audiéncia
Nacional que, per sort, ja no tenen les mateixes possibilitats penals que el Tribunal de
Orden Publico franquista, del qual sén descendents o parents proxims. | sembla que tots
compleixen amb el seu conatus. Perd no fem gaires bromes amb la metafisica, que és
una de les espoletes de la ignominia humana.

Tu, ara mateix, et podries inventar una altra estratégia metafisica per provar de resoldre
aquests problemes insolubles a nivell purament racional, I'inic que hauries de fer és partir
d’algunes afirmacions indemostrables, raonar d’'una manera impecable, provocar alguna
mena de felicitat interior o d’esperanga en els teus seguidors i, si pot ser, tenir-ne molts. |
hauries de vigilar, és clar, de no tenir gaire a la vora algun partidari massa fervords d’una
altra metafisica per no rebre alguna trompada... Pero ja hem vist que Spinoza feia una
cosa una mica diferent, perqué en els seus dos primers métodes de coneixement
s’aproximava a la ciéncia, encara que partia de suposits metafisics per a comprendre la
realitat. 4| el cami que havia iniciat Empédocles, més de dos mil anys abans de Spinoza,
aleshores que la ciéncia i la filosofia encara eren la mateixa cosa, amb la seva idea dels
quatre elements? Doncs, just despreés, aquella linia de pensament va continuar amb
I'atomisme de Democrit. Per tant, la idea de I'atom, que la ciéncia moderna adopta, perdo
qgue no va ser capag d’evidenciar amb claredat fins al segle XIX i de comprovar
experimentalment fins a comengaments de segle XX (ara aquest retard ens pot semblar



fins i tot estrany), ja era present a la Grécia del segle V aC. | des d’aleshores podem
passar per un pont resplendent de lucidesa sobre la ignorancia humana, un pont que esta
suportat en les espatlles d’Euclides, Eratostenes, Avicenna, Copérnic, Galileu, Newton,
Faraday, Darwin, Mendel, Mendeleiev, Pasteur, Rutherford, Planck, Bohr, Einstein, Godel,
Bell, Schrodinger, Turing, Fleming... que sén alguns noms il-lustres entre una infinitat, per
arribar a la ciéncia moderna.

La ciéncia ha fet una progressié exponencial aquests darrers segles, en fisica, en biologia,
en medicina i sobretot en tecnologia, sense la qual no hauria pogut fer els altres
progressos. Ha canviat radicalment les vides dels éssers humans en només cent anys,
sobretot en els paisos desenvolupats del primer mén. Si ho volem veure en imatges,
només cal mirar alguna fotografia de la gent que anava pel carrer en algun poble europeu
en un dia laborable al voltant dels anys de la Gran Guerra i comparar-la amb una
fotografia actual del mateix lloc. | aquest canvi, si volem ser honestos, es deu basicament
ala ciencia i a la tecnologia modernes. Actualment un agricultor subsaharia amb un
teléfon mobil i amb cobertura, en teoria té potencialment les mateixes possibilitats de
comunicacié immediata amb tot el mén que un catedratic d’Oxford. El coneixement que
prové de la ciéncia moderna és el coneixement que ens explica de manera més
consensuada el nostre mon i el que també probablement contribueix més a la nostra
felicitat col-lectiva. Per més que avancem, perd, sempre hi haura una part de la nostra
saviesa necessaria per a la nostra felicitat que s’escapa als dominis de la ciéncia, un gran
punt cec, un gran angle mort de la ciéncia, degut a la seva metodologia i a les seves
possibilitats de coneixement.

Podriem recuperar un moment el joc comparatiu que ja haviem fet, de la diferéncia que hi
ha entre I'aigua del mar i I'aire del cel, amb la diferéncia que hi ha entre el coneixement de
la realitat i la felicitat humana que, encara que son diferents, estan a dins de la nostra
mateixa ment i per tant la interaccié és segura, I'aigua s’evapora i forma els nuvols, els
corrents d’aire mouen les onades, etc. Amb tot i aixd, sén dos aspectes diferents de la
nostra realitat. El savi més savi del mén, que tingués tots els coneixements possibles
passats, actuals i futurs, si al mateix temps tenia un terrible i continu mal de queixal que
no pogués evitar de cap manera, seria un home profundament infeli¢. En aquest joc, a
I'aigua del mar hi podria haver tots els secrets de la Naturalesa menys un, el secret de la
nostra felicitat, que seria a 'aire del cel. Per tant, el que seria essencial per a nosaltres no
seria el mar sin6 que seria l'aire, nosaltres hauriem de viure en una atmosfera d’aire per a
ser feligos... perqué com a minim hauriem de poder respirar com els falciots! | si voliem
descobrir tots els secrets de la Naturalesa, hauriem de descobrir I’tinic secret de laire i
tots els secrets del mar. Ara bé, potser si descobrissim I'tinic secret de l'aire, qui sap si
tots els secrets del mar ja deixarien d’interessar-nos... | perdoneu aquesta mena de conte
infantil, en el qual els secrets del mar sén el coneixement del mén i el secret de I'aire que
interacciona és la felicitat humana. Perd hi tornarem.

En aquest joc que ens proposem, si només considerem el coneixement dels secrets del
mar, els secrets de la realitat, la ciéncia moderna ha fet tants progressos que sobrepassen
la imaginacié de qualsevol persona que hagués viscut fa nomeés un segle. No hi ha cap
metodologia comparable, cap esoterisme, cap racionalisme, cap intuicio pura, cap



imaginacio desbocada, cap possible sistema competidor. A més, estimula necessariament
la col-laboracio entre les éssers humans perqué ja nomeés es pot avangar en grans equips.
En la investigacio de la pandemia del Covid-19 es va demostrar que I'equip era tot el
planeta. Perd en la practica ja sempre ho és, no hi poden haver gaires secrets perqué no
es pot progressar en un camp concret sense estar alerta a les publicacions i als
progressos realitzats per altres investigadors en el mateix camp o en altres camps
relacionats, que es transmeten instantaniament a qualsevol lloc del mén i que es
publiquen continuament en revistes digitals especialitzades. Aquests progressos han
revertit en aplicacions practiques que han canviat la nostra vida, I’han fet més llarga de
mitjana, més confortable i sembla que una mica més segura, encara que les desigualtats
entre paisos sén enormes i evidents. Per tant, de manera practica, la ciéncia també
incideix directament en el secret de l'aire, en la nostra felicitat, no descobreix el secret de
la felicitat perd ens pot ajudar una mica a aconseguir-la.

De moment hem provat d’amplificar els dos primers métodes de coneixement de Spinoza
fins a la ciencia moderna, que ja hi era en estat latent. Perd fem encara un darrer pas
imaginari en aquest sentit, imaginem que la ciéncia moderna descobreix totes les lleis de
I'Univers, tots els secrets del mar, no ho podra fer mai perd ho podem imaginar, imaginem
que dema al mati llegim a la portada dels diaris digitals, alguna cosa com: “Ja no hi ha
secrets per a la ciéncia, les bases fisiques i bioldgiques de la realitat han estat
descobertes completament”. Seria una noticia insuperable i segur que aquest fet tindria
repercussions immenses en la nostra vida, que amb la tecnologia que es podria
desenvolupar més endavant potser ens convertiria en semi-déus capagos de manipular
tota la realitat, de transformar-la i de transformar-nos nosaltres mateixos en el futur. La
nostra espécie seguiria tenint gana cada dia i necessitats sexuals a realitzar, els seus
problemes essencials de felicitat tancats en el secret de l'aire serien els mateixos, perd
els coneixements adquirits per la ciéncia, farien que el nostre conatus canviés en el sentit
que tindriem la possibilitat de realitzar més accions adequades i també mes accions
inadequades, que abans no hauriem imaginat. Sobretot en el futur, quan s’hagués
desenvolupat la tecnologia. La paradoxa és que, encara que la ciéncia no ha descobert
tots els secrets del mar ni els descobrira mai, som en aquest cami de descobrir-los,
sempre hi hem estat i sempre hi serem. No solament no els descobrira sind que no estem
gaire segurs d’alld que volem dir quan diem la paraula realitat. Amb tot i aix0, ara mateix
no ens trobem massa lluny de poder canviar algunes de les lleis basiques de la
naturalesa, per exemple el codi geneétic que afecta aspectes essencials del nostre
comportament. Pero la cieéncia encara que ens descobreix noves accions adequades per
la nostra felicitat (o alegria, segons Spinoza) que no coneixiem, no ens impedeix de
realitzar també més accions inadequades que poden augmentar la nostra infelicitat (o
tristesa, segons Spinoza) i perdre el gran secret de l'aire. Encara que sempre hi ha una
intencionalitat, una direccid i uns recursos economics previs necessaris en el
desenvolupament de la ciéncia, un cop obtinguts els resultats es poden utilitzar quasi
sempre en diferents sentits, a vegades oposats. Un exemple facil, ja del passat pero
encara actual, és I'energia nuclear, que va portar a les bombes atdmiques i als reactors
nuclears per obtenir electricitat. Aquest és el cistell de vimet de la ciéncia, per on també
se’ns escapa sempre 'aigua quan la volem pouar cap a la nostra felicitat.



Al segle XVII ningu no hauria imaginat mai que nosaltres poguéssim canviar de tal manera
les lleis de la Naturalesa, que segons Spinoza son les lleis de Déu. Només que ell ho
hagués imaginat com a possibilitat, segur que hauria modificat alguns dels seus teoremes
i demostracions. Amb tot i aixd, encara que ell no podia imaginar aquests canvis en el
progrés de les ciéncies i la seva incidéncia practica en la vida humana, la seva
aproximacio també podria ser valida en aquest nou context. Suposem que la ciénciai la
tecnologia biologica sigui capag de modificar la informacié genética de manera solvent,
que ben aviat sera una técnica relativament convencional en alguns laboratoris
microbiologics. S’han fet experiments validats per tal d’evitar la reproduccié del mosquit
anopheles que transmet la malaria, modificant el seu codi genétic perqué els mascles
siguin estérils o perque les femelles no puguin transmetre la malaltia, també es va
modificar en secret el genoma de la Lulu i la Mana, dues bessones xineses nascudes el
2018 perque no poguessin contraure el virus de la SIDA, el pare de les quals n’era
portador. Perd quan la técnica d’edicio i modificaciéo gendmica estiguin més
desenvolupades, unides a altres técniques relacionades amb |la nanotecnologia i la
informatica, comencaran a ser possibles éssers transhumans i posthumans amb
descendeéncia. | no sera d’aqui a mil anys, sind ara mateix en petites i progressives
modificacions, algunes de les quals podran ser heretades. En aquest exemple radical
també es pot aplicar 'argument del conatus i la llibertat de Spinoza, que fins aqui hem
provat de justificar.

Perqué encara que des de la meitat de segle XX s’estan desenvolupant models étics per a
les noves tecnologies que, en general, es segueixen de manera aproximada en la majoria
de publicacions cientifiques, ningu no podra assegurar que en les societats politicament
més opaques no es facin experiments incontrolats de modificacié del genoma. Aixi és va
produir el cas de la Lulu i la Mana, un petit escandol internacional que després es va
provar de justificar. Per tant és bastant probable que la majoria de laboratoris segueixin
els protocols elaborats amb un conatus col-lectiu (sempre amb el permis de Spinoza per
aquesta ampliacio col-lectiva) que estaria consensuat pel mainstream de la comunitat
cientifica, mentre que en qualsevol lloc del mén es podrien fer experiments més o menys
descontrolats. | és en aquesta saviesa del conjunt de la humanitat que ens jugarem una
bona part del nostre futur com a espécie.

Perqué, si encara volem seguir Spinoza, el nostre futur estara influit per cada accio
determinada que, en aquestes circumstancies, afectara d’'una manera o altra el conjunt de
'espécie humana. Perd ja hem vist que la ciéncia no ens informa per ella mateixa de les
accions adequades necessaries, que I'aigua que volem pouar cap a la nostra felicitat, cap
al nostre gran secret de l'aire, ja se’ns escapa abans, ja se’ns escapa també sempre pels
forats del meravellés cistell de vimet que ens construeix la ciéncia per extreure els secrets
del mar.

Per tant, a part de la possible existéncia de laboratoris descontrolats, ens hem de
preguntar més en general de quina manera es desenvolupen i es desenvoluparan els
protocols étics necessaris, de quina manera es podra aconseguir la saviesa necessaria
per a la nostra felicitat. Perque, si seguim volent confiar tal com ho fem en la filosofia de
Spinoza, aquests protocols i les seves consequencies practiques dependran de la nostra
saviesa, de la nostra comprensio de les lleis de la Naturalesa en aquell moment. Pero és



que en aquest cas estariem modificant les propies lleis de la Naturalesa, les mateixes lleis
del Déu de Spinoza. Sigui com sigui, només la nostra saviesa €s la que ens pot donar la
nostra felicitat col-lectiva futura, que Spinoza també anomena la salvaciéo humana i, en
aquest cas, nosaltres ja hi podriem afegir la salvacié com a espécie. | hauria de ser la
felicitat de tots, no la felicitat dels més poderosos en detriment de la dels altres, que
desgraciadament és la més probable opcio6 actual i futura. Per tant els protocols, les lleis
humanes que posarien el limits a la nostra llibertat civil, si som savis, han d’estar pensats
en aquest sentit. ;1 qui sdn aquests savis que han d’assegurar la felicitat futura, la
salvacié de I'espécie humana, I'acord amb la Naturalesa? ¢ Potser seran cientifics,
filosofs, politics d’Esquerra Republicana, capellans catolics que volen ser sempre a tot
arreu, el papa de Roma, membres de I'Opus Dei, alguns imams que només han llegit
'Alcora i se’l saben de memoria, els monjos budistes que es passen el dia asseguts
provant de pensar sense pensar, els monjos de Montserrat...? ;O potser membres de la
internacional neocristofeixista? Aquesta llista amb alguns participants poc aconsellables,
evidencia la necessitat del tercer métode de coneixement de Spinoza al mateix temps que
delata les seves possibles debilitats, el métode que ell en va dir intuitiu, perqué els seus
dos primers meétodes, tal com hem vist, corresponen meés aviat a la ciéncia i no tenen tota
la necessaria informacié de sentit convenient, de I'accié adequada. Aquest tercer métode
s’aproximaria a les categories o disciplines que nosaltres acostumem a dir-ne propiament
Etica i Estética. | potser també s’aproximaria molt a una mena de saviesa propia dels
falciots.

No estem molt més ben situats que els falciots per mirar el moén, perd el podem mirar més
racionalment. Ells veuen el mén de dalt. Sempre de dalt, en I'espai, poden orientar-se
amb el camp magnétic de la terra per fer milers de quildmetres sense perdre’s, molt millor
que nosaltres per viatjar pel planeta quan encara no teniem GPS ni Google Maps, pero
sembla que no el poden imaginar racionalment com nosaltres, per exemple amb tanta
memoria i projeccio en el temps. Només m’atreveixo a dir que ho sembla perqué no ho
puc comprovar, pero se’m fa dificil imaginar un falciot que sigui capag¢ d’explicar
racionalment a un altre alld que fara la setmana entrant, encara que tots dos
probablement ho saben visceralment. | segurament que tampoc no poden explicar-se
entre ells algunes de les heroiques migracions que van fer els seus avantpassats fa
centenars o milers d’anys. Alld que ens diferencia més a nosaltres dels falciots i de tots els
altres animals és la nostra capacitat d’abstraccié. Podriem dir que som gairebé com
falciots o rinoceronts (tot depén de la talla de cintura) i que, a més, podem pensar en
abstracte. L’abstraccié compren tota la nostra capacitat lbgica i matematica, perd també
esta en el pensament diari de qualsevol ésser huma. L’abstraccio, considerada en
general, és simplement la capacitat d’aillar una caracteristica concreta de la totalitat per
tal de poder-la manipular per separat. 4| I'amor, la forca de 'amor? No, no és precisament
per I'amor que els humans som més diferents dels falciots siné per la capacitat de fer
calculs amb algebra lineal. Ara no t'esveris, €s evident que cap é€sser huma €s menys
huma per no saber algebra, sind que simplement pel fet de ser huma ja fa exercicis
d’algebra sense saber-ho, sense ser-ne conscient, només pel fet de ser huma ja té un
pensament que resol problemes d’algebra. | amb una mica d’explicacio al seu nivell, per
inculte que sigui, per negat que sigui en matematiques, per poeta que sigui, en podria
resoldre uns altres ja de manera totalment conscient. | no trobariem cap falciot ni cap altre



animal capag de fer-ho. En canvi 'amor... oh! 'amor, no veus que esta directament lligat al
conatus de totes les espécies vivents, a la seva necessitat de persisténcia a partir de la
seva mateixa génesi, tal com ho hem descrit en pagines anteriors. El cant dels falciots, en
esseéncia, no es gaire diferent de les nostres cangons d’amor, de les nostres aries de tenor
liric, de les cancons populars més romantiques per atraure les femelles.

Hi ha varies classificacions possibles molt diferents de la realitat segons la complexitat de
la seva organitzacio, perd una de molt simple i efica¢ ho divideix en només tres grans
arees, I'area mineral que els humans compartim amb tota la matéria, I'area de vida que
compartim amb tots els altres éssers vius i I'area de I'abstraccié que només tenim
nosaltres. Aixi com el primer gran salt de 'area mineral a I'area de la vida ja hem vist que
€s produeix en un temps geologic llunya de fa uns quatre mil milions d’anys amb uns
limits de confianga aproximats d’uns tres-cents mil anys per cada banda, el pas de I'area
de la vida a I'area de 'abstraccié humana és molt recent, si ho mesurem amb la mateixa
escala de temps. L’emergéncia de la nostra espécie a I'Africa, es podria situar fa uns dos-
cents mil anys. | el que ja s'Tanomena comportament modern de I'especie, I'abstraccio
propiament humana, el llenguatge evolucionat, la capacitat de planificacio en profunditat
en el temps, el comportament simbolic en 'ornamentacio, I'art, la musica i la dansa, s’ha
pogut comprovar amb seguretat que ja existeix al voltant de fa uns setanta mil anys.
Aquest darrer pas cap a I'abstraccio similar a la que ara tenim nosaltres, sembla que es
podria haver produit abans, per exemple fa uns cent mil anys i amb una velocitat
d’emergéncia de milers anys, sobre la qual el cientifics no paren mai de discutir mentre
fan un cafe. Per tant, en numeros rodons i simplificant, si considerem aquesta
classificacio, probablement es va passar de I'area mineral a I'area de la vida en un llarg
periode que podriem centrar sobre uns quatre milions d’anys i probablement es va passar
de lI'area de la vida a 'area de I'abstraccié en un periode molt més curt que esta centrat
ara fa uns cent mil anys i de la qual se’n troben les primeres proves segures de fa uns
setanta mil anys. Pero ¢ per qué és produeix aquest darrer canvi? No hi ha d’haver cap
dubte que és degut a I'atzar i a la necessitat d’augmentar les possibilitats de supervivencia
de I'espécie.

Ja fa una estona que haviem proposat una mena de joc infantil sobre la comprensié de la
realitat que contenia fots els secrets del mar i la nostra felicitat que era I'tinic secret de
l'aire i haviem vist la influéncia de la ciéncia i la tecnologia sobre el seu descobriment. [, ja
que hi som posats, l'art i la literatura, la poesia, la musica, que en I'obra de Spinoza
gairebé no apareixen, a no ser per considerar-los innecessaris o folklorics en les
practiques de la religid, que ell considera supersticioses, només necessaries per a la
plebs perd no per a la humanitat més culta.... quin paper tenen en aquest joc que ens
hem proposat de jugar, en aquests dos tipus de secrets que volem descobrir? En I'apartat
de la nostra felicitat, no hi ha dubte que incideixen en el secret de l'aire i que ens ajuden a
ser felicos. A més, els grans autors antics i moderns, des de la poesia al cinema, no
nomes ens commouen sind que, precisament per aixo, ens suggestionen i ens canvien la
percepcio emocional de la realitat, ens ajuden a comprendre el mon a través de les
emocions humanes, en aquest sentit ens fan més humans i poden modificar el famds
conatus de Spinoza en les nostres accions i reaccions diaries. A vegades, també com la
ciéncia, de manera ambivalent, positiva o negativa. Un exemple clar, en negatiu, seria



I'efecte Werther, 'onada de joves suicidis que va seguir la publicacio del Werther de
Goethe, I'any 1774. Alguns joves el volien imitar fins al final. L’autor segur que no ho
pretenia.

El cel i el mar son diferents, perd conviuen junts, es comuniquen a la superficie, sobretot
en la llunyania on sembla que es toquen i son gairebé indistingibles si hi ha una mica de
boira, com la dels nostres pensaments. Aquest és precisament I'aspecte que prova
d’il-luminar Spinoza en el seu tercer métode de coneixement. Allb que no hem pogut
trobar fins aqui, ja que ens hem limitat a donar un cop d’ull una mica actualitzat d’alld que
ens proposava Spinoza en els seus dos primers metodes, que ens acostaven a la ciéncia.
Ell era conscient que sense el tercer metode, només amb la pura racionalitat, li mancava
alguna cosa a la seva Etica, potser la més important. Pero resulta que el tercer métode,
potser el més dificil de practicar sembla molt més facil d’explicar. Es el métode de
coneixement que ell en diu intuitiu, de manera molt diferent a com entenem nosaltres la
intuicid. En definitiva Spinoza ens diu que amb la ciéncia no en tenim prou per a satisfer
les necessitats humanes (ni amb res, afegeixo jo) perd que encara hi ha una manera més
d’encarar la nostra situacio vital, es tracta d’'una mena de mistica racionalitzada, de
saviesa ancestral refinada i només accessible als savis. Es d’on neixen els valors de més
profunditat humana. Els altres necessitem una religié supersticiosa convencional, amb
cants i sants, per aconseguir una certa tranquil-litat interior i preservar la pau social. Pero
potser en forma embrionaria aquella saviesa ja hi és en el vol dels falciots. Perqué la
mistica esta compresa en totes les religions, diguem-ne supersticioses, des de I'alba de
la humanitat, per tant potser ja estaria explicat a 'engros aquest tercer métode, encara
que ell el particularitza centrant-lo en I'adoracio a la natura, de la qual diu que és indiferent
vers nosaltres perd que estem obligats a estimar-la per tal de ser felicos o de salvar-nos. |
la identifica amb Déu, amb el seu déu particular, renegant de tots el altres com feien els
grans mistics. Pero algu tindra tendéncia natural a estimar un déu que li és indiferent?
Aqui hi ha una mena de submissié o d’influéncia del judaisme, és clar, perqué no hi ha
ningu que tingui tendéncia a estimar un Esser Superior que no I'estima a ell, que li mostra
indiferéncia i a vegades (com per exemple en un tsunami assassi) li demostra crueltat
manifesta cap els seus veritables amors sobre la Terra que és I'Unic que té, alldb que més
estima i que precisament ho perd per culpa d’aquest Déu. Més aviat la seva tendéncia
sera la de desconfiar-ne i d’estudiar-lo per aprofitar-ne els possibles beneficis i anar
evitant els paranys que constantment li proposa. Encara tornariem a la ciéncia si no fos
per I'extraordinaria bellesa de la natura que ens meravella i que també estimem pero que
no podem retenir perqué, entre altres coses, la mort ens ho impedeix. Es I'aigua que se’ns
escola pel poderds cistell de vimet de la ciencia quan provem de pouar-la cap a I'aire.
Aquesta aigua perduda, aquesta felicitat que se’ns en va, potser esta expressada en la
poesia, en la musica de la vida que Spinoza no va considerar.

No és gens estrany que un genial filosof molt més modern, al comengament del segle XX,
Ludwig Wittgenstein, restés tan impressionat per aquestes reflexions de Spinoza que
escrivis un tractatus pseudo-homonim, el Tractatus logico-philosophicus, una obra de
joventut, entre altres coses per provar de posar fi a totes aquestes especulacions. De fet,
reduia a la logica i a la ciéncia els dos primers métodes de coneixement de Spinoza i del
tercer, que per a ell seria la relacié que mantenen els éssers humans amb la realitat (la



relacio “intuitiva” amb la Natura d’Spinoza), deia que era de naturalesa mistica i no se’n
podia parlar ldbgicament (és a dir transformar-lo en una metafisica) perqué no es deixava
dir, que només es podia mostrar. | deia que els nostres valors vénen d’aqui, de “fora del
mon”. Amb un encert enorme en la concepcié perque separa com amb un estilet les
proposicions demostrables o decidibles de les que no ho sén i, per a mi, amb un error
d’'una certa genialitat juvenil en fer una completa i radical separacio entre el cel i el mar.
Perqué en la llunyania, en la boira de les paraules que no compleixen totalment les lleis
de la logica ni de la ciéncia, per exemple en la historiografia, en la poesia, en els articles
dels diaris o simplement en qualsevol conversa diaria, moltes vegades el cel i el mar es
confonen sense remei. | potser no podriem parlar quasi de res. Després, ell mateix ho va
provar de solucionar en el que en va dir jocs de llenguatge a les seves posteriors
Investigacions filosofiques que mai no va publicar en vida.

Mentrestant, ara mateix, els falciots van fent milions de quildmetres pel cel, sobrevolen
sempre el mar i es van reproduint sense que cap filosofia els ajudi o els ho impedeixi. A
nosaltres ens resta I’Amor amb A majuscula: 'amor a |la Bellesa, a la Veritat, a la Bondat, a
la Justicia, a la Llibertat... 'amor a la vida i als éssers estimats. | la nostra é&tica,
influenciada pels milers d'impactes, de sensacions i de pensaments que ens arriben cada
dia, influenciada en aquest mateix sentit pels pensaments i emocions de tots els fildosofs
anteriors i de les metafisiques mil-lenaries que també ens arriben confoses en qualsevol
forma, potser esta més a prop de la visié dels Monty-Phyton a The Meaning of Life (1983),
que d’aquelles estétiques. | potser també cada vegada es podra mesurar millor en els
likes de les xarxes de comunicacio.

Revisat 03/12/2023




