
                                                 ELS FALCIOTS

Per als meus amics de l’IQS, els quals em fan reflexionar sobre aquestes coses en els  
seminaris que organitzen, més aviat una mica lluny de la química que vàrem estudiar 
plegats a la nostra joventut.

L’hivern de mil sis-cents setanta-set, moria un jueu de mitjana edat a la Haia, 
pràcticament sol, només acompanyat per un metge amic seu que probablement el va 
ajudar a morir. Era la crisi final d’una malaltia pulmonar que s’havia anat agreujant 
amb la respiració de la pols de vidre que es produïa en la pràctica del seu ofici de 
polidor de lents. Les seves pertinences eren només dues taules i un llit, els 
instruments de polir lents i una biblioteca d’un centenar i mig de llibres. Es deia 
Baruch Spinoza i es dedicava a la filosofia.

Spinoza és un filòsof que a part del seu valor intel·lectual també ha estat relativament 
popular, si es pot dir així, des de la primera meitat del segle XX, des que Einstein va 
pronunciar la seva famosa frase: “crec en el Déu de Spinoza”. No és que Spinoza no 
s’ho mereixi, però no hi ha millor publicitat que aquella que et pot donar el físic més 
important i mediàtic del segle quan es declara partidari de la teva filosofia. Sobretot 
si, a més, coincideixen dos aspectes: el primer aspecte és que aquesta filosofia està 
relacionada amb la religió, és a dir, està relacionada d’alguna manera amb la recerca 
de la realitat última de l’ésser; i el segon aspecte és que se’n declara partidari un 
científic que en aquell moment històric sembla que està descobrint els darrers secrets 
de l’Univers. En el suposat valor d’aquesta doble consideració, valor que en realitat 
és inexistent, em sembla que hi ha l’error bàsic de la majoria de fans de Spinoza.

Però en el fons, a part del possible error en la valoració, aquesta recerca és la 
qüestió fonamental de la filosofia de Spinoza, ja ho era al segle XVII i abans, ja ho 
era al començament de tota la filosofia, molt abans que Spinoza escrivís els seus 
llibres i que Einstein pronunciés la famosa frase. Es tracta, ni més ni menys, que de 
desxifrar racionalment els darrers secrets de l’Univers. Perquè el racionalisme de 
Spinoza precisament pretenia això, desxifrar la realitat última de l’ésser, diguem-li 
com li diguem, diguem-li Déu, diguem-li Naturalesa, diguem-li realitat ontològica, 
diguem-li felicitat, diguem-li salvació, diguem-li sentit de la vida o diguem-li d’una altra 
manera... i fer-ho de manera universal i completament racional. Aquí hi ha el 
problema metafísic que no resoldrem mai, ni Einstein, ni Spinoza, ni nosaltres, ni 
ningú. I també aquí hi ha el gran valor de Spinoza, de proposar-ho clarament per 
necessitat filosòfica i construir, gairebé del no res, una interpretació racional d’una 
coherència extraordinària. Però fins i tot en el intel·lectuals més conspicus, el primer 



que sobta és que hi ha moltes interpretacions diferents de Spinoza, alguns li 
atribueixen virtuts que mai no ha tingut i altres sembla que el blasmen per aspectes 
que són de difícil justificació. Però encertades o errades, tantes aproximacions 
diferents i derivacions de la seva filosofia acrediten encara més la seva importància.

Pascal, Leibnitz i Descartes, uns altres racionalistes contemporanis de Spinoza i molt 
més ben considerats que ell durant la seva vida, acreditats socialment com a filòsofs i 
matemàtics mentre Spinoza va ser perseguit i polia vidres per sobreviure, també 
proven de resoldre el mateix problema que forçosament s’havien de plantejar els 
filòsofs i sobretot els racionalistes, però més aviat sembla que no volen agafar el bou 
massa per les banyes en aquest sentit i d’alguna manera també sembla que 
l’esquiven per dedicar-se a altres camps filosòfics més prolífics i menys conflictius.
I quin era el bou que podia envestir-los? Per poder-lo identificar s’ha de tenir en 
compte que, al segle XVII, l’ateisme com a corrent intel·lectual encara no existia. I 
l’agnosticisme com a tal, formulat pel biòleg T.H. Huxley en ple segle XIX, encara és 
posterior a l’ateisme. L’esclat popular de l’ateisme vital i col·lectiu més espontani es 
produeix en la revolució francesa i després ja s’articularà en corrents filosòfics 
convencionals com, per exemple, en el positivisme primer de Comte, en el 
materialisme de Marx o en l’existencialisme de Sartre. Però encara que des de tota la 
història hi ha hagut descreguts, pròpiament ateus, a la societat europea més culta del 
segle XVII la paraula ateu encara era només un insult. I, en un intel·lectual, suposava 
la immediata persecució per les idees.

Pascal planteja el problema de manera elegant, amb la teoria del càlcul de 
probabilitats, apostant pel Déu cristià com a opció guanyadora i, d’altra banda, també 
és el racionalista que diu: “el cor té raons que la raó no comprèn”. Leibnitz fa una 
interpretació fabulosa, diu que la partícula més petita de matèria, una mònada, 
precisament per ser la més petita ha de ser indivisible, per ser indivisible no pot tenir 
extensió perquè si fos així es podria dividir, i si no pot tenir extensió no pot ser 
matèria perquè la matèria té sempre extensió, per tant ha de ser espiritual o divina; 
també escriu una Teodicea en la qual la presència del mal és perfectament 
compatible amb Déu i afirma que vivim en el millor món possible, fent gala d’un 
optimisme metafísic que després ridiculitzarà Voltaire el seu conegut Candide. 
Descartes aporta unes proves racionals que volen justificar l’existència de Déu (la res 
divina) i que recorden més aviat les de Tomàs d’Aquino.
Pascal potser és el més atrevit i Leibnitz el científicament més sòlid, però tots tres 
accepten la fe cristiana, la separen de la filosofia i troben la manera d’interpretar-la 
racionalment. En aquest cas, sembla que actuen de la mateixa manera que aquell 
jutge que vol absoldre un amic seu i simplement cerca les lleis més adients que 
permetran l’absolució. I també sembla que no s’hi van cansar gaire. Si fóssim una 
mica malpensats podríem intuir que, vistes les circumstàncies, era un manera fàcil 
d’enllestir aquest problema de fons sense tenir dificultats amb la societat i poder-se 
dedicar més tranquil·lament a fer la seva feina i a viure la seva vida.

Spinoza, probablement de manera més innocent que els anteriors, tampoc no 
discuteix la fe des del punt de vista filosòfic, l’accepta sense cap reticència i la separa 



de la filosofia d’una manera clara en el seu Tractatus Theologico-Politicus, llibre que 
és una interpretació de les Escriptures amb conseqüències finals polítiques. Però en 
la seva hermenèutica no s’està de cercar la interpretació filosòfica racional dels 
textos amb un rigor absolut. Aquest és el bou que vol agafar per les banyes. I 
finalment aquest també és el bou que l’acabarà envestint, tant externament com 
internament, tant per part de les autoritats judaiques com també per part d’ell mateix, 
del seu interior filosòfic, perquè s’haurà d’inventar un altre Déu molt diferent del Déu 
bíblic, en la seva famosa Ètica, per tal d’encaixar-lo a dins de la seva pròpia 
racionalitat. Va ser calumniat, perseguit durant tota la seva vida i podríem dir que fins 
a un segle després de la seva mort per les seves idees, que ja eren conegudes 
abans de les publicacions i que varen ser expressades en els seus textos i sobretot 
en l’Ètica.

El problema és que, per als creients, les Escriptures són llibres revelats i qualsevol 
interpretació que les vulgui reduir a la racionalitat acostuma a acabar en una heretgia. 
I encara que l’editor de Spinoza seguia una sèrie de precaucions, com posar títols 
diferents i estranys a les primeres edicions del Tractatus, falsos peus d’impremta i 
pseudònims de l’autor per tal d’evitar represàlies, en aquella relativament petita 
societat d’intel·lectuals d’occident no es podia amagar que l’autor era el jueu 
d’Amsterdam que ja havia estat identificat abans i expulsat per les seves idees de la 
seva pròpia comunitat amb un cherem, la forma més dura d’exclusió jueva. Spinoza 
es va lliurar de la foguera en la qual podia haver acabat, però ja havia estat 
duríssimament castigat i rebutjat per la seva mateixa comunitat quan només tenia 
vint-i-tres anys, després de la mort del seu pare, quan es va sentir més lliure i ja no 
es va veure obligat a mantenir en secret les seves idees. Incloc a continuació un 
fragment del document del cherem, només per ajudar a veure el llenguatge que 
utilitzava una de les religions de l’amor (que en diuen) amb un dels seus fills pròdigs: 
“Maleït sigui de dia i maleït sigui de nit; maleït sigui quan se'n va a dormir i maleït 
sigui quan s'aixeca; maleït sigui quan surt i maleït sigui quan torna. Que el Senyor no 
el perdoni...” Sembla que va perdre la fe en el Déu bíblic (no n’hi havia per menys), 
però probablement també es va sentir feliç d’abandonar la fiscalitzadora comunitat 
judaica. El líder jueu Ben Gurion, ja entrat el segle XX, va provar de rehabilitar-lo 
formalment, però no ho va aconseguir perquè en el judaisme no està prevista una 
revocació d’aquestes malediccions.

I per què el varen odiar tant? Per més d’una causa. Al mateix temps que escrivia la 
seva Ètica, en la qual proposava un nou model de Déu, també interpretava lliurement 
el Déu de les Escriptures i considerava que en els textos sagrats només hi ha uns 
pocs dogmes de fe revelats que es poden resumir en menys de dues línies: 
l’existència d’un Déu únic, omnipresent i misericordiós, que s’ha d’obeir practicant la 
justícia i l’amor al proïsme. Per tant, tots els textos de les Escriptures que no 
comprometin aquests conceptes del judaisme que ell considera dogmàtics i que 
pertanyen a la fe, poden ser interpretables amb criteris racionals. Al Tractatus hi ha 
un exegesi històrica dels diferents textos, amb aspectes com la seva autoria, la 
personalitat dels diferents autors, el públic immediat al qual anaven dirigits, la intenció 
dels textos en el moment de ser escrits, etc. És aquesta saludable actitud intel·lectual 



que probablement també el porta a escriure, per contrast, la pròpia Ètica, on proposa 
un Déu filosòfic que no presenta tants problemes com el Déu de les Escriptures per a 
les seves interpretacions racionals. Algun docte rabí o clergue de l’època potser 
podia trobar varies heretgies. execrables i condemnatòries en una sola pàgina escrita 
per Spinoza.

Hi havia una altra aproximació possible a les Escriptures, una via que potser l’hauria 
deslliurat d’algunes persecucions, no de totes perquè hi havia molts més fronts 
oberts. És una via que Spinoza esmenta en el seu Tractatus, però precisament per 
criticar-la i rebutjar-la en nom de la racionalitat. És la interpretació del metge i rabí, 
Maimònides, feta uns cinc segles abans, que fins i tot pot semblar més moderna i que 
va perdurar al llarg dels anys, encara que no treu cap valor a la interpretació de 
Spinoza en el seu temps. Es tracta, per dir-ho ràpidament, de considerar molts textos 
fonamentals dels llibres sagrats com unes al·legories de les quals s’ha d’evitar la 
seva interpretació racional que portaria a contradiccions constants i que, en canvi, 
s’accepten més en concret com a metàfores de les quals se n’ha d’extreure la veritat 
més profunda. No en va, el mateix títol del llibre de Maimònides, del segle XII: Guia 
de perplexos, ja sembla un extraordinari títol del segle XXI.

Tal com dèiem, al mateix temps que Spinoza escrivia el seu Tractatus, que és el text 
més important que va publicar en vida, també escrivia ja la seva Ètica demostrada 
segons l’ordre geomètric, que finalment seria el seu llibre més conegut i divulgat, que 
no es va publicar fins després de la seva mort. En el Tractatus es refereix a les 
Escriptures i al Déu bíblic, en canvi a l’Ètica, crea el seu propi Déu, el més tard 
anomenat popularment el Déu de Spinoza. El seu pensament es desenvolupa a 
través de la suposició d’un Déu filosòfic, que identifica amb tota la realitat existent en 
la seva famosa aproximació Deus sive Natura (Déu o bé la Naturalesa). I tots els 
manaments de la de la seva filosofia sembla que, sense forçar-los gaire, els podríem 
resumir en dos: estima la Naturalesa i comprèn les seves lleis, que és la manera de 
salvar-te o de ser feliç.

Però aquesta simple interpretació no es pot fer tan fàcilment, perquè aquests 
manaments els podria reivindicar qualsevol ecologista rematadament ateu i Spinoza 
era un místic racional que veia Déu per tot arreu. De tal manera que al final de la 
seva Ètica ens convida a entrar en un estat de beatitud mística, de contemplació 
divina de la Naturalesa i de l’eternitat, que només es pot aconseguir amb la saviesa 
filosòfica i que porta finalment a l’alegria interior, a la felicitat i a la salvació. El camí 
intel·lectual per arribar a aquest estat no és fàcil i, segons Spinoza, sembla que 
només el poden seguir els més educats intel·lectualment o els filòsofs, no la plebs. 
També cal dir que considerava supersticioses, folklòriques o innecessàries la majoria 
de pràctiques de culte de la religió. I en els seus escrits, s’hi troba molt sovint la 
distinció entre els homes educats i la plebs o la gent vulgar; per a aquests darrers, 
incapaços de cap filosofia, es necessita una religió convencional que els porti a 
l’obediència per evitar excessos passionals, conservar la pau social i en definitiva 
aconseguir la pacificació de la població en benefici de l’estat. Al mateix temps, amb 
la fe, l’obediència a la justícia i l’amor al proïsme que imposa la religió, la plebs 



també aconsegueix la pròpia felicitat o salvació, tot són beneficis. Aquesta religió 
benèfica per la societat, segons Spinoza, no pot ser imposada per una monarquia 
autoritària perquè seria un engany arbitrari per mantenir el poder i evitaria el progrés, 
sinó que ha de ser impulsada per un poder polític racional que tingui la seva base en 
la pròpia societat, en el pacte social. Però un cop establert el poder polític, aquest és 
el poder que imposa la seva justícia i que ha d’obeir tothom, la religió n’és 
subsidiària. En aquell temps hi havia molts analfabets i no es pot negar que Spinoza, 
que era políticament antimonàrquic i progressista en els paràmetres de l’època, en 
aquest sentit tenia unes idees ben establertes encara que ara a nosaltres ens facin 
una mica d’angúnia.

Si es vol comprendre Spinoza, encara que la seva derivació filosòfica cap a una 
forma laica d’entendre la religió és molt patent, no es pot deduir de cap manera que 
ell mateix es considerés ateu, per a ell Déu és la mateixa  Naturalesa, una presència 
constant, inevitable. Ja que hem parlat de la famosa frase d’Einstein sobre Spinoza, 
podríem recordar que el desembre de dos mil divuit, a Nova York, la casa de 
subhastes Christie’s va adjudicar per una mica menys de tres milions de dòlars, una 
carta autògrafa escrita en alemany on es pot llegir: “La paraula Déu, per a mi, no és 
res més que l'expressió i el producte de la debilitat humana ...”  Aquesta carta que es 
coneix amb el nom de la carta de Déu, va ser escrita per Einstein a mitjans del segle 
passat i estava dirigida a un filòsof jueu. Perquè si Déu és la Natura, podem treure 
Déu de l’equació i ja només queda la Natura. La cito perquè Spinoza mai no hauria 
pogut fer una afirmació com aquesta que correspon a algun tipus d’ateisme o 
d’agnosticisme dur. Spinoza era profundament creient, creia profundament en el seu 
propi Déu de manera completament religiosa, i gairebé com tots els creients en un 
Déu era ateu respecte als altres déus, per tant era ateu respecte al déu dels jueus, 
dels cristians, dels musulmans, els déus dels hindús... encara que actualment 
nosaltres potser també el podríem classificar com a panteista per la identificació del 
seu Déu amb la Naturalesa. El poeta romàntic alemany Novalis fins i tot el va titllar 
d’embriac de Déu. Però a causa d’aquesta suposada ambigüitat i de l’afirmació 
d’Einstein sobre el Déu de Spinoza, també sembla que aquest és el refugi final 
d’alguns ateus amb recança de no ser creients que prenen Spinoza com a model o, 
a la inversa, el refugi d’alguns creients jueus o cristians que no acaben de poder 
acceptar les aparents falsedats de les seves creences.

El Déu de Spinoza s’hauria de dir més aviat amb el seu propi nom més llarg: el Déu 
de l’Ètica demostrada segons l’ordre geomètric de Spinoza, perquè és el llibre en el 
qual està definit i explicat el Déu que ell s’inventa. Faig servir la paraula inventar a 
propòsit perquè és exactament així. Spinoza s’inventa completament a l’Ètica, un 
Déu filosòfic, una ficció filosòfica que encaixa amb les seves idees i que li sembla 
convenient per a la salvació o per a la felicitat humana, entre les quals no fa cap 
distinció. Encara que, per a inventar-lo, té en compte aspectes de models anteriors, 
com el propi Déu bíblic i sobretot algun model de l’hinduisme Vedanta, que coneix 
molt bé. Com tots els déus, penso que el Déu de Spinoza és una ficció humana, però 
convenint que la paraula ficció significa una manera habitual d’organitzar les 



emocions i els pensaments, amb una clara distinció de la falsedat conscient o de la 
mentida.

L’Ètica, que és el llibre cabdal de Spinoza, vol presentar una coherència matemàtica 
a partir de les definicions inicials o axiomes tal com si es tractés d’un llibre de 
geometria. És evident que aquest llibre tan complex no es pot resumir en un paràgraf, 
però sí que es poden considerar algunes afirmacions essencials com les següents: 
Déu és el Tot, la Naturalesa, l’única substància existent, no hi ha res més, ni material 
ni espiritual. Ànima i cos són la mateixa cosa i són en Déu, tot és u. Existeixen tres 
afectes primaris, que són desig, alegria i tristesa, i altres afectes anomenats 
secundaris, que són amor, odi, esperança, por, seguretat, sorpresa, etc. i molts més, 
en una llarga llista d’emocions humanes. El dolor que provoquen les passions o els 
afectes descontrolats és un esclavatge per als éssers humans, i la felicitat o la 
salvació s’aconsegueixen amb l’exercici de la raó, amb la saviesa, amb la 
comprensió de la naturalesa i de l’eternitat, en un estat d’alegria racional.
En el text de l’Ètica també hi ha alguns altres conceptes generals de la filosofia de 
Spinoza que són necessaris per a comprendre-la, com per exemple els tres mètodes 
de coneixement que proposa. El primer mètode de coneixement seria l’experiència 
de la realitat que es transforma en imaginació, el segon mètode seria l’exercici de la 
racionalitat que és propi de l’intel·lecte i el tercer mètode seria la intuïció, que no és el 
que nosaltres entenem habitualment per intuïció sinó que és un mètode de 
coneixement més aviat de naturalesa mística que porta a la contemplació de la 
Naturalesa fora del temps (sub especie eternitatis) i que, a vegades, sembla que no 
s’aparta gaire de la il·luminació budista o d’una certa saviesa dels místics de totes les 
èpoques. I sobretot també cal remarcar el concepte central del conatus, present en 
tota la seva filosofia, que segons Spinoza és l’essència de l’ésser, l’esforç per seguir 
existint indefinidament en el temps, inevitable en tots els éssers perquè és 
precisament la seva essència i està relacionat amb la seva concepció de la llibertat. 
En aquestes pàgines farem veure que ens creiem aquest concepte central de 
conatus i provarem d’explicar-lo amb alguns exemples.

Directament relacionat amb el conatus també hi ha el concepte de la llibertat humana 
que a nosaltres potser ens planteja problemes degut a les seves conseqüències 
morals. Recorda, en un sentit diferent, els problemes filosòfics que planteja El 
Príncep de Maquiavel, uns problemes que sembla que no es poden resoldre, que fan 
trontollar els fonaments de la nostra concepció del bé i del mal, la nostra interpretació 
moral de les accions humanes. Precisament el títol del llibre més important de 
Spinoza, que podia ser qualsevol altre títol perquè el llibre és d’una gran complexitat, 
és l’Ètica, la branca de la filosofia que estudia allò que es bo i dolent, allò que és 
moralment correcte, allò que en el nostre llenguatge habitual correspondria a les 
possibles decisions humanes.

Spinoza pensa que qualsevol ésser està completament determinat pel conatus, el 
seu desig de persistir com a ésser, no ho pot evitar perquè és la seva essència, el 
seu propi ésser. I els humans també ho estan, però sempre al seu nivell de 
coneixement o de saviesa a l’hora de qualsevol acció, que potser pensen que és de 



lliure albir però en realitat depèn d’infinites possibles causes determinades per les 
lleis de Naturalesa i pel coneixement que en tenen. Per tant, es dedueix que l’esforç 
moral dels éssers humans ha de ser en el sentit d’augmentar el seu coneixement de 
la Naturalesa per transformar les seves inevitables passions en accions racionals. 
Aquesta és l’única possible llibertat moral que probablement els concedeix, la de fer 
aquest esforç o no fer-lo, la resta en seran les conseqüències. Si es té el 
coneixement i la saviesa necessaris es fan accions adequades que  porten a la 
felicitat o a la salvació, es posseeix la virtut necessària per a fer-les, virtut que en 
Spinoza és molts casos es podria traduir per acció i es també gairebé sinònim 
d’acció adequada. En aquest sentit s’assemblaria una mica a Plató quan diu que si 
un home és conscient del bé, coneix el bé, no pot fer altra cosa que acomplir-lo, 
encara que Spinoza s’ho mira des d’un altre punt de vista derivat del seu monisme en 
la interpretació de la realitat. Si no és així, si no es tenen incorporats el coneixement i 
la saviesa necessaris, es fan accions inadequades que no porten a la felicitat ni a la 
salvació sinó al sofriment de la humanitat. En cada cas concret, l’acció està 
determinada per una regressió de possibles infinites causes. La llibertat humana, si 
de cas existeix, és més aviat un alliberament de fons, una progressió constant i 
necessària cap al coneixement racional.
Per tant, un ésser humà actuarà sempre en relació als seus desigs, a les seves 
passions o imaginacions i les seves accions estaran sempre en relació amb la seva 
comprensió de la Naturalesa. Si es consideren tots els condicionants de cada cas 
concret, el que nosaltres entenem habitualment per llibertat moral, per lliure albir, per 
capacitat moral de decisió, per a ell no existeix. Encara que algú robi o que mati, 
encara que entregui la seva vida pel bé de la humanitat. No hi ha criteris morals en 
aquest sentit. D’aquí ve la llegendària i probablement apòcrifa rialla de Spinoza quan 
li parlaven de la distinció moral entre el bé i el mal. Podríem dir que Hitler seguia tant 
el propi conatus com la mare Teresa de Calcuta, cadascú al seu nivell particular de 
passió, de coneixement i de saviesa. A més, si tots els éssers humans han de seguir 
el conatus de manera necessària, però que dependrà de les seves passions, del seu 
estat d’alegria, de tristesa o de dolor, del seu grau de coneixement o de saviesa, etc. 
està en joc la mateixa legitimitat moral de l’administració de la justícia. Perquè la 
justícia aleshores és només l’instrument legal per mantenir la pau social i el poder 
suprem de l’estat que, segons Spinoza, es aconsellable que provingui d’un contracte 
social democràtic.

Arribats aquí, si jo fos professor de filosofia, per seguir descrivint el pensament de 
Spinoza no tindria més remei que continuar en un escrit molt més llarg que aquest, 
que ja ho serà en excés, que no es podria apartar gaire de les grans tesis establertes 
pels molts erudits que l’han estudiat, a no ser que hi hagués una justificació que 
hauria de poder demostrar en alguna mena de tesi doctoral o similar. I abans me’ls 
hauria de llegir gairebé tots i valorar-los. Per sort no és així, no sóc professor de 
filosofia. I em puc mirar Spinoza des de la finestra de casa.

Aquest escrit vol ser tan lluny de l’acadèmia com ho són els falciots que els matins de 
primavera creuen el cel blau de les meves finestres. I que, accidentalment, perquè 
tampoc no sóc ornitòleg, vaig descobrir que descansen i dormen volant a més de mil 



metres d’alçada, que retornen cada estiu a l’Àfrica austral, cobrint una distància d’uns 
deu mil quilòmetres, que allí tampoc no toquen mai terra ni arbre i que tornen a 
recórrer la mateixa distància la primavera següent al migrar cap a casa nostra. En 
arribar s’aparellen, sempre encara volant, si poden amb la mateixa parella que 
conserven de per vida (amb infidelitats incloses) i només baixen a les escletxes 
d’alguns dels nostres edificis a pondre els ous, fer la niada i tornar a volar sempre 
més fins l’any vinent que tornen. Qui fos falciot! És veritat i sembla mentida. Però ho 
sabem gràcies als recents estudis de l’ornitologia.

Llegint l’Ètica, sobretot els capítols tercer i quart que parlen de l’esclavatge de les 
passions humanes i del seu control per la racionalitat, arriba un moment que gairebé 
no saps si estàs llegint un text sobre l’estructura última de la realitat o bé un text 
d’antropologia psicològica. No sé si a les facultats de psicologia s’estudia aquest text 
però, com a mínim, hauria de ser un llibre de lectura obligatòria. És a dir, per dir-ho 
encara més clar ¿és un text d’ontologia o és un text de medicina? I tornem-hi, per 
aclarir-ho encara més, quan Spinoza parla d’aquestes coses ¿vol desvelar la realitat 
més profunda de l’Univers que ell anomena Déu o només es vol trobar més bé (o vol 
que ens trobem més bé), en el sentit psicològic de la felicitat? Ell pretén les dues 
coses, segur. Però comprendre la realitat universal i ser feliç, encara que idealment 
podríem suposar que aconseguir una sola d’aquestes dues finalitats comportaria 
automàticament l’altra, són aspectes diferents. I encara que moltes vegades poden 
anar de bracet, podrien ser contradictoris. Aquestes són unes preguntes que algú es 
pot fer a cada línia de lectura de l’Ètica. I que també són a l’arrel d’una gran part de la 
metafísica clàssica i gairebé sempre de la teologia, determinades pel pensament 
següent: si el món fos així jo seria més feliç, doncs ha de ser així i trobo la manera 
d’explicar-lo racionalment perquè sigui així! I resulta que no ho és. I sabem que no ho 
és perquè la ciència moderna, que és el mètode de coneixement racional més 
contrastat que tenim, una vegada i una altra demostra que no ho és. Precisament 
Spinoza, en seva filosofia, fa un esforç suprem per superar aquesta possible 
contradicció i s’adapta d’una manera sorprenent a molts supòsits de la ciència 
moderna, que ell encara no podia conèixer.  

Què és Déu o la Naturalesa? Què som nosaltres? No ho podrem saber racionalment 
mai com a espècie, perquè hi ha la barrera del sofriment i de la mort que ens ho 
impediran sempre. Desxifrar el secrets de l’Univers i ser feliços... ja hauríem acabat 
amb tot el coneixement i ens podríem dedicar a una altra cosa. Potser sí que, en un 
món ideal, aquests dos darrers conceptes podrien significar el mateix, però en la 
nostra realitat no coincideixen. Podem imaginar aquests dos conceptes com el mar i 
el cel que veiem que són tots dos blaus i molt diferents, l’un és aigua, l’altre aire i 
gairebé es confonen en la llunyania, però l’aigua es pot evaporar al cel i provocar 
núvols i les tempestes originades al cel poden provocar l’agitació del mar. Més 
senzill, tot passa a dins de la nostra mateixa ment i a dins del nostre mateix món. De 
moment ens ocuparem només del primer concepte impossible, la qüestió de desxifrar 
completament els secrets de l’Univers o de l’existència i, a poc a poc, l’anirem 
enllaçant amb el concepte de felicitat humana.



Al segle XXI i també en bona part del segle XX, després de tots els intents fallits de la 
filosofia, convençuts de la impossibilitat d’establir racionalment una metafísica que 
ens pugui explicar tota la profunditat de l’ésser i, per tant, explicar-nos de manera 
mínimament coherent què és l’ésser, què és la vida, què és la realitat, etc. 
pràcticament s’ha abandonat aquest camp d’investigació racional en tota la filosofia 
moderna, encara que les preguntes filosòfiques segueixen existint. Després de fer 
aquesta concessió, hem de convenir que allò que s’acosta més a conèixer el què, és 
conèixer el com, el quan i l’on, que fan referència a l’organització de la realitat, de la 
matèria, del temps i de l’espai. A més, en alguns aspectes, ho podem fer amb una 
precisió extraordinària.

La manera de fer-ho és amb la ciència, que sempre va acompanyada de la tècnica i 
de la tecnologia, amb el coneixement racional i també amb el coneixement empíric. 
Encara que Spinoza és un racionalista i pretén explicar el món bàsicament a partir del 
raonament lògic, els conceptes del mètode científic estan continguts de manera 
embrionària en els seus dos primers mètodes de coneixement i probablement ell 
mateix els hauria ampliat en aquest sentit si un segle després hagués tingut una 
segona vida. Perquè Locke i Hume, contemporanis seus, defensaven la via de 
l’experimentació que era paral·lela al racionalisme i aquests conceptes es van anar 
fusionant. I no hem d’oblidar que el mateix Spinoza, que és contemporani de Newton, 
el físic més important de totes les èpoques, també treballa en la teoria de la 
probabilitat i s’interessa en les matemàtiques que tenen tanta importància en la 
ciència, tal com fan els seus altres contemporanis racionalistes, Descartes, Pascal, i 
sobretot el geni matemàtic de Leibnitz.

Spinoza ens reclama que posem tot l’esforç en el coneixement racional de la 
Naturalesa perquè així podrem seguir com a humans l’inevitable conatus amb més 
llibertat; la llibertat que ens donarà la saviesa i que ens portarà a fer sempre les 
accions adequades, encara que estem determinats en les nostres accions com tota 
Naturalesa. Aquesta és tota la llibertat moral que ell ens concedeix als éssers 
humans, com a possibilitat d’un progressiu alliberament de la nostra ignorància. 
Encara que jo potser li discutiria, a nivell teòric, si no s’ha de considerar com a llibertat 
el fet de poder volar lliurement a més de mil metres d’alçada o de canviar bruscament 
de trajectòria a gran velocitat per caçar un insecte, com fan els falciots. Perquè jo no 
ho puc fer. Però seria més aviat un joc, perquè aquest és un concepte poètic, no 
racional, de llibertat humana. I aquí s’hauria acabat el meu atreviment. Spinoza, 
segons com el llegim, sembla molt lluny de la ciència però amb el seu mètode hi és 
relativament a prop. I amb la ciència i la tecnologia actual podem saber, per exemple, 
la seqüència del nostre ADN. Encara que no sabrem mai què és ontològicament un 
ésser humà, què és el seu ésser, sí que podem saber com està organitzat, podem 
saber les instruccions del seu ésser, de manera que algun dia el podríem modificar 
per fer-lo millor. O més valent, més audaç, més submís, més cruel, etc. I per tant, 
també el podríem fer molt pitjor. O molt més útil. Podríem modificar-li la intensitat dels 
afectes dels quals parla Spinoza. Però ara no ens espantem massa, que estàvem 
parlant d’una altra cosa.



Els falciots que apareixen a les pàgines d’aquest escrit i que jo espero intensament 
cada primavera, no és gens gratuïta. Els falciots, com tota la Naturalesa, si fem cas 
de Spinoza, segueixen el conatus, la seva pròpia persistència de l’ésser. I per fer-ho, 
desenvolupen tota la seva activitat, caçar insectes a gran velocitat per alimentar-se, 
descansar volant i dormint a gran alçada i migrar a països on el clima els és més 
favorable per a la reproducció. Per a poder-se reproduir, cada any han de recórrer 
volant uns setze o vint mil quilòmetres entre anada i tornada. Aquesta necessitat de 
reproducció, seguint Spinoza, ha de ser, per tant, una expressió primordial del 
conatus de tots els éssers vivents, perquè si no fos així, no existirien. La reproducció 
és una expressió universal de la persistència de l’ésser, que finalment es converteix 
en la persistència de l’espècie. Però hauríem de provar d’esbrinar quin és el primer 
origen, d’on prové aquesta absoluta necessitat de reproduir-se que tenen els falciots i 
que han de tenir tots els éssers vius per poder existir.

Ara anirem molt enrere en el temps de l’evolució, encara que serà també de manera 
molt ràpida. A l’origen del nostre Univers, després del famós Big-Bang, en refredar-se 
la matèria es van formar les primeres galàxies, les estrelles i els planetes. Al voltant 
del Sol, la nostra estrella, s’hi va formar la Terra, fa uns quatre mil cinc-cents milions 
d’anys. Encara que els primers éssers que es poden considerar vius sembla que 
potser haurien evolucionat dels minerals relativament aviat, només potser al voltant 
de dos-cents o tres-cents mil anys després, hi ha consens en la comunitat científica 
que al cap de vuit cents mil anys ja existien microorganismes vius. ¿Què va passar 
en aquells d’anys? La resposta a aquesta pregunta té una relació directa amb el 
conatus de Spinoza, a qui no sabem si li havia passat mai pel cap la teoria de 
l’evolució de les espècies que és pròpiament del segle XIX, però el concepte ja 
existia en les grans civilitzacions clàssiques gregues, perses, xineses i àrabs.

A dins de l’evolució hi ha vàries teories que pretenen explicar com es va produir 
aquest gran salt de complexitat del món mineral al món dels éssers vius, com es va 
arribar a les primeres molècules orgàniques, encara minerals, però que es replicaven 
espontàniament. Una d’elles és la que es coneix amb el nom de món de l’ARN. Els 
que hem estudiat una mica de ciència i sobretot una mica de química, coneixem la 
complexitat de les molècules d’ARN o ADN, on hi ha la informació necessària per a la 
continuïtat de la vida. Però sobretot, per anar al límit inferior, a una mena de proto-
vida inicial, hauríem de pensar en la mínima complexitat que proporciona la 
informació perquè una sola molècula és pugui replicar a si mateixa. Aquest és el 
concepte essencial, el gran escull que s’ha de superar per accedir a la vida des del 
regne mineral: que existeixi la primera possibilitat de rèplica. Les molècules de l’ARN 
i ADN estan formades per uns grups d’àtoms anomenats nucleòtids, encadenats 
entre sí i, per exemple, les molècules d’ADN humà tenen més de cinquanta milions 
de nucleòtids enllaçats i algunes encara molts més. Però amb experiments 
contrastats de laboratori que s’han fet fa molt pocs anys i que tenen continuïtat, 
sembla que es podria demostrar que amb una cadena relativament curta de 
nucleòtids que es trobin en un medi adequat, les molècules ja podrien fer còpies de si 
mateixes sense cap més intervenció.



Pot estranyar que aquest procés sigui espontani però sembla que, a partir d’una 
mínima complexitat, aquestes molècules ja tenen la propietat de fer rèpliques d’elles 
mateixes. I, a més, ja cap científic no dubta que en l’enormitat de temps de centenars 
de milions d’anys, en les condicions de la Terra primordial, la probabilitat que es 
formessin a l’atzar cadenes relativament curtes de nucleòtids lligats per les forces 
d’enllaç químic en un medi existent de greixos (lípids), era molt alta. I probablement 
es varen començar a replicar. També podrien haver arribat a la Terra en un meteorit 
que hagés sofert anteriorment el mateix procés, això ara no té cap mena 
d’importància. Però les cadenes moleculars un cop formades estaven poc protegides, 
algunes es trencaven i les més llargues tenien més probabilitats de resistir, de 
replicar-se encara que fos a trossos. I si estaven protegides per alguns greixos 
resistien més. Aleshores, si resistien més, també es replicaven més i les rèpliques, 
lògicament, eren més semblants a les més resistents. Si casualment estaven 
rodejades per greixos en forma més o menys esfèrica encara tenien més probabilitats 
de persistir, perquè quedaven protegides a dins d’una bombolla. I a vegades una part 
de la bombolla amb el mateix tipus de cadenes a dins es podria separar 
mecànicament, a l’atzar, en una altra bombolla d’aquell brou primordial. Lentament, 
en el temps de l’evolució, aquestes bombolles van anar augmentant la seva 
complexitat i la seva protecció perquè aleshores la rèplica, el triomf del conatus 
molecular expandit a la rèplica (aquest és un concepte que no sé si Spinoza 
m’acceptaria perquè encara no és un ésser pròpiament viu), era més probable.

Tant si aquesta teoria s’acaba de comprovar totalment com si no, que probablement 
ho serà, en qualsevol cas és segur que d’una manera o altra es va arribar a 
molècules orgàniques d’una certa complexitat i amb capacitat de replicar-se. Aquest 
és el gran punt i a part. La primera etapa posterior és fàcil d’imaginar, persistien més 
les organitzacions moleculars que eren més resistents, que estaven més protegides i 
que es replicaven més fàcilment. Si la complexitat augmentava, moltes vegades 
també augmentava la probabilitat de rèplica i van sorgir, a l’atzar, les primers cèl·lules 
i els primers microorganismes que es varen anar fent més complexos simplement 
perquè es replicaven millor i eren els que més perduraven. Durant més de dos mil 
milions anys posteriors a l’aparició dels primers microorganismes vius només hi va 
haver evolució dels virus i els bacteris (procariotes), però fa uns mil cinc-cents milions 
d’anys van aparèixer les primeres cèl·lules amb nucli (eucariotes), una mica més 
complexes, que després van donar origen als organismes pluricel·lulars. I al anar 
augmentant la seva complexitat i la seva capacitat de reproducció, que és una 
expressió primordial del conatus de tots els éssers vius (aquí Spinoza hi hauria 
d’estar d’acord), també augmentaven necessàriament les seves dimensions per 
donar origen als vegetals i als animals, fins a nosaltres, amb una seqüència temporal 
que es pot consultar en qualsevol text de biologia bàsica.

¿I per què hi ha oliveres i rinoceronts, per exemple? El biòleg Richard Dawkins, 
professor emèrit de divulgació de la ciència de la Universitat d’Oxford, ho explicava 
molt bé. Doncs perquè al llarg de l’evolució s’han anant configurant a l’atzar diversos 
organismes cada vegada més complexos, diverses espècies animals i vegetals, 
diversos embolcalls dels gens, que han tingut més bona capacitat de rèplica de les 



molècules que contenen informació genètica. Són un contenidor de gens més segur. 
Ofereixen més seguretat de rèplica les molècules d’ADN protegides per una olivera o 
per un rinoceront que les que estaven protegides per una dèbil capa de greix en el 
brou original. Com a conseqüència les oliveres i els rinoceronts existeixen. Encara 
que les paraules ens traeixen una mica en aquesta afirmació, podríem dir que els 
éssers vius són màquines construïdes a l’atzar per les seves molècules d’ADN per 
aconseguir replicar-se millor. No construïdes per replicar els vegetals o els animals, 
sinó construïdes per replicar les molècules d’ADN, fet que en general també 
comporta la rèplica dels vegetals o els animals. Si d’aquesta afirmació obviem la 
intencionalitat en la qual fan pensar les paraules i, en canvi, ho atribuïm tot a l’atzar i 
a l’energia, seria una bona aproximació. Tots els éssers vius es poden considerar 
màquines construïdes pel seu propi ADN per assegurar millor la seva rèplica, com 
esclaus del seu ADN que no saben que existeix i que està present en totes les seves 
accions. Degut a la seva gènesi, la seva existència està destinada a la reproducció, 
encara que aquesta expressió primordial del conatus s’hagi anat transformant, 
diversificant i emmascarant amb molts altres objectius de persistència dels éssers 
vius més complexos, en moltes altres expressions secundàries. Aquest fet sembla 
que val tant per les oliveres com pels rinoceronts. I també per als falciots. La biologia 
moderna hi està d’acord. I per als éssers humans?

Si repassem la història de la humanitat ens trobem amb una història de la ignomínia 
que ens esclata als ulls. Des que vam evolucionar dels primats, no hem deixat de 
matar-nos entre nosaltres perquè vam aprendre ben aviat a matar-nos en grups i 
també en massa, com no ho sap fer cap de les altres espècies animals. Vàrem 
exterminar la majoria dels animals salvatges i al mateix temps ja ens exterminàvem 
parcialment nosaltres mateixos, les nostres pròpies cultures. La gran majoria dels 
animals que ara viuen al nostre planeta ja només pertanyen a les espècies 
domesticades i destinades a la nostra alimentació. Per mirar només la nostra època, 
al segle passat els alemanys cristians varen provar d’exterminar els jueus, i ara 
mateix els xinesos Han, confucians i budistes, proven d’acabar amb els tibetans 
budistes i amb els uigurs musulmans, els jueus israelians proven d’acabar amb 
alguns musulmans del seu voltant i, a la inversa, els musulmans proven d’acabar 
d’una vegada amb els israelians, els birmans budistes estan provant d’exterminar els 
rohingyes musulmans... encara que si tens la sort de viure al primer món i cobrar un 
sou, sembla que mai no passi res o que tot sigui com una pel·lícula, la pel·lícula del 
telenotícies del migdia en la qual alguns d’aquests casos ja no hi surten perquè 
simplement no hi ha cap novetat, els més poderosos continuen exterminant els altres 
al mateix ritme de sempre, no ho ha canvis en la velocitat de l’extermini i no és 
notícia. I això només per citar alguns dels casos actuals i per no recordar la gran 
quantitat de civilitzacions exterminades completament per unes altres, al llarg de la 
història.

Però si ho mirem en perspectiva i comptem el número de morts dels darrers segles, 
incloent-hi els morts de les dues guerres mundials i els morts de les grans dictadures 
feixistes i comunistes que van aparèixer el segle passat, que només aquests 
sumarien cap a uns dos cents milions, encara estem en un període pacífic. A l’edat 



mitjana, la proporció d’èssers humans morts per altres humans, és a dir, el 
percentatge de morts per individus de la mateixa espècie sobre la mortalitat total, 
que és un bon indicador de violència interna de l’espècie, era molt superior. Qui sap 
si, com voldria Spinoza, hem aprés a comprendre una mica més la naturalesa. Però 
segons ell, aquestes calamitats serien degudes a la humanitat esclavitzada per les 
passions dels éssers imaginatius, que segueixen el conatus amb idees inadequades 
i amb accions inadequades, sense prou capacitat de coneixement i de saviesa 
racional. I segons la ciència moderna, seria el sofriment provocat per les necessitats 
de domini directament relacionat amb la reproducció de la humanitat, però no 
exactament amb la reproducció dels propis éssers humans sinó amb les necessitats 
de rèplica de les seves molècules d’ADN, de la qual la reproducció humana n’és 
subsidiària. Encaixa perfectament.

I si ens adonem que històricament totes les civilitzacions han estat en lluita continua, 
més o menys agressiva, aquest fet també encaixa amb l’egoisme necessari del 
conatus que està constantment present en tota l’Ètica de Spinoza. Entre molts altres 
exemples possibles, diu: “qui pensa que l’objecte del seu odi serà destruït sentirà 
plaer”. I el conatus, encara que modelat per la comprensió racional, el fa actuar en 
conseqüència. És cert que hi ha civilitzacions més pacífiques i civilitzacions més 
agressives, però sembla que no és aconsellable ser massa pacífic perquè les 
cultures massa pacífiques o massa acomodades per l’èxit, si no estan ben 
protegides contra la força bruta, no sobreviuen a les més agressives, les quals a 
vegades esperonades pel seu possible fracàs, les exterminen (espero que Catalunya 
no estigui en aquests paràmetres, però ho fa pensar). I les agressives s’imposen, 
amb els gens que transmeten a la següent generació, que són pels qui els homes i 
les dones lluiten sense saber-ho. I les més agressives també s’aprofiten de la 
cultura, moltes vegades més avançada, de la civilització que han exterminat 
juntament amb els seus gens més pacífics.

Els humans, mirat així, són també una mena d’esclaus dels seus gens, que potser 
es pensen que fan coses importants com escriure llibres o anar a la guerra, però les 
seves accions estan bàsicament impulsades per les molècules d’ADN que 
necessiten la seva rèplica. Aquest fet condiciona la seva mateixa constitució física i 
tota la seva existència, especialment la seva distinció bàsica en dos sexes, homes i 
dones, per a l’adequada reproducció sexual que té més probabilitats d’èxit evolutiu 
que la reproducció asexuada. I el mecanisme de reproducció sexual embolcallat amb 
plaer, afecta tota la vida dels animals i dels éssers humans encara que facin moltes 
altres coses, tant si són joves com si ja són vells, tant si es reprodueixen com si ja no 
es poden reproduir, perquè els homes i les dones estem construïts i construïdes 
(amb excuses per la simplificació) per a reproduir els nostres gens i, només com a 
conseqüència, també per a alimentar-nos i per a reproduir-nos nosaltres mateixos, 
seguint l’inevitable conatus, encara que també ens dediquem a altres coses, com per 
exemple a la música, a les matemàtiques o a la poesia. Si no fos així, no existiríem 
com a espècie, no hauríem perdurat en el temps. I ara potser ens hem tornat a 
espantar. Però si poguéssim arribar a saber allò que no sabrem mai, no el com, el 



quan i l’on de la ciència, sinó el què de l’Univers i de l’existència humana, qui sap si 
encara ens espantaríem més.

Potser l’existència humana no es veuria de manera tan dramàtica, si ens adonem 
que els éssers vius han desenvolupat evolutivament moltes habilitats per sobreviure, 
que sembla que els fan feliços. S’han adaptat a l’entorn perquè els que, per atzar, 
estaven més adaptats, sobrevivien més i transmetien els seus gens a la generació 
posterior. Per exemple, no cal ser biòleg per imaginar que alguns dels falciots que 
eren capaços de volar més de pressa i de tenir més agilitat per fer girs a l’aire i caçar 
els insectes, també tenien més capacitat de sobreviure que els altres. I així, 
evolucionant a l’atzar, han desenvolupat velocitats de fins a cent quilòmetres per 
hora en vol horitzontal que els converteix en les aus més ràpides en aquest tipus de 
vol, amb uns girs sobtats gairebé en angle recte, que no pots deixar de mirar-los. 
Però ¿d’on provenen les plomes de les seves ales que els permeten aquestes 
acrobàcies? Sembla que fa uns dos-cents milions d’anys que existien uns petits 
dinosaures antecessors de les aus que havien desenvolupat una mena de pèl moixí 
per tal de protegir-se del fred. I les plomes van anar creixent a l’atzar perquè els 
animals més protegits del fred sobrevivien més, probablement van començar a servir 
per mantenir-se una mica a l’aire per guanyar suavitat en els salts dels arbres i 
després, evolucionant durant milions d’anys en altres espècies, aquelles plomes ja 
no tenien res a veure amb la primera adaptació inicial a les baixes temperatures i 
servien per a volar. Quan passa això, quan una expressió evolutiva que tenia una 
determinada funció per a la supervivència, n’acaba tenint una altra de totalment 
diferent, el fenomen es coneix amb el nom d’exaptació. Les nostres orelles amb les 
quals escoltem la música de Bach sembla que fa uns tres-cents milions d’anys eren 
només una mena brànquies amb les qual respiraven alguns peixos primitius. 
Després, en alguns casos, probablement varen servir per començar a sentir els 
sorolls dels depredadors i ara, evolucionades, exaptades, ens permeten escoltar 
Mozart o Gershwin i sentir les emocions que ens transmeten.

Fins aquí tot està d’acord amb Spinoza i amb la biologia moderna. Però hi ha una 
important qüestió de fons, una qüestió de valor per a nosaltres, un valor que sembla 
augmentar tal com augmenta la complexitat de l’ésser: és l’aparent miracle de la 
complexitat creixent a partir de la qual es desenvolupa la imaginació i la racionalitat, 
els dos primers mètodes de coneixement de Spinoza. Perquè amb la possibilitat que 
algun biòleg se m’enfadi de manera irreversible, si extrapolo el conatus a tota 
l’evolució fins als éssers humans ¿no es podria considerar la nostra música una 
exaptació dels primitius crits dels micos per atraure les femelles?¿No es podria 
considerar que aquesta exaptació afecta alguna dimensió humana que no sabem 
com dir-ne i que en diem l’ànima?¿I no sembla molt més atractiva per a nosaltres 
aquesta  possible exaptació que els simples crits originals lligats directament a 
l’atracció reproductiva?¿I tots els déus o simplement Déu, aquestes ficcions 
recurrents de totes les cultures antigues per organitzar les seves emocions, 
pensaments i creences, no podrien ser una exaptació d’alguna funció de la 
consciència, que els fa existir en la nostra ment com existeix la poesia, com existeix 
la música o com existeixen les matemàtiques? ¿A algú se li acudiria barallar-se amb 



un altre per si la música existeix o no existeix, per si la música és veritat o no és 
veritat? ¿I no semblaria que les funcions d’aquestes exaptacions són molt més 
valuoses per a nosaltres en termes absoluts que la funció original?¿I no es podrien 
considerar les civilitzacions senceres com l’embolcall final de protecció per 
assegurar-se la millor rèplica de l’ADN del grup humà que les conforma?¿I aquest 
embolcall, tota una civilització, no ens sembla molt més valuós que les simples 
molècules que l’han anat construint seguint el conatus expandit a l’espècie, en tota 
l’evolució i a partir del brou original? Perquè considerant, per exemple, el valor de 
Shakespeare ¿algú pot pensar que en l’anàlisi de les molècules del seu ADN hi 
trobaríem potser algun rastre de la immensitat humana d’El somni d’una nit d’estiu? 
Sí, sí, ja sé que potser em mereixo una cleca dels meus amics biòlegs per algunes 
d’aquestes preguntes retòriques. Però és que per un moment també he decidit 
provar de volar com els meus amics falciots, potser dormint, potser somiant a més 
de mil metres d’alçada, com també em sembla que volava Spinoza. Baixem, baixem 
una mica... baixem a poc a poc cap a la simple felicitat humana.

Però abans d’aproximar-nos a algunes qüestions relacionades amb el comportament 
i la felicitat humana, que ja estan implícites en paràgrafs anteriors, voldria evitar 
qualsevol equívoc. Perquè segons com es llegeixin es podria suposar que Spinoza 
era una mena de profeta intuïtiu. De cap manera. Encara que la filosofia de Spinoza 
és l’alba de la modernitat en el sentit de defensa de la democràcia contra 
l’absolutisme monàrquic i també en el sentit d’una certa aproximació al mètode 
científic a dins del racionalisme més estricte, els anteriors supòsits són de la ciència 
moderna, no provenen en absolut de la filosofia de Spinoza. La ciència, per existir i 
avançar, no necessita de la filosofia perquè la ciència avança sola amb 
l’experimentació, la intuïció i les matemàtiques. Christiaan Huygens, el matemàtic i 
físic neerlandès (per al qual Baruch Spinoza tallava alguns vidres per als telescopis 
amb els quals observava els anells de Saturn i que va descobrir la seva lluna gran, 
Tità), aplicava el mètode científic de manera intuïtiva, com tots els científics i sense 
necessitat de cap filosofia prèvia. Però la filosofia de Spinoza i el seu mètode, 
s’adapten molt bé a la ciència, aquest és el cas. I sobretot no la contradiuen, tal com 
succeeix amb moltes creences anteriors i amb altres interpretacions metafísiques 
que, a més, s’han volgut mantenir moltes vegades com a veritats establertes en 
competència amb les veritats científiques contrastades. I aquest ha estat un error 
imperdonable de la història nefasta de la humanitat, perquè tots el profetes fallits 
volen establir violentament les seves profecies. Fer-ho amb la filosofia de Spinoza és 
una mica més difícil. Actualment, una gran part del coneixement racional que ens 
demanava Spinoza és precisament el de la ciència, el coneixement de les lleis de 
l’Univers que estan escrites als àtoms i el coneixement de les lleis de l’existència que 
estan escrites als cromosomes.

I aquestes lleis de la Naturalesa afecten la nostra llibertat tal com l’entén Spinoza 
però també tal com l’entenem la majoria de nosaltres en el llenguatge habitual, tant 
si les coneixem com si no les coneixem. Els falciots per voluntat pròpia no poden 
deixar de reproduir-se, no tenen aquesta llibertat, no ho poden obviar. I els homes? 
Els homes i les dones han aprés a fer servir la ciència i la tecnologia per tal de poder 



sentir la felicitat momentània d’aquesta expressió fonamental del conatus (que també 
es pot traduir per conat o intent), i no patir-ne les conseqüències no desitjades de la 
reproducció. No per impossibilitat, com a vegades també els pot passar alguns 
falciots i falciotes, sinó pel que sembla una decisió voluntària. ¿Què en diria Spinoza 
sobre aquestes decisions? Probablement somriuria una mica perquè, tal com hem 
dit, no creia en els decisions des el punt de vista moral, creia que els humans 
sempre seguim el conatus de manera determinada encara que, a diferència dels 
altres animals, també podem comptar amb la nostra intel·ligència racional i el 
coneixement que forma part del nostre mateix ésser. Ell diria que en el fons no 
prenem decisions, a nosaltres ens sembla que tenim una certa llibertat moral, però 
aquesta llibertat està determinada en cada cas concret per una altra causa i per una 
altra, en una possible regressió infinita. Aquesta regressió, al final, forçosament 
pertany a Déu o a la Naturalesa. Res no es mou que no s’hagués de moure. I amb 
els coneixements actuals segur que ell també diria que pertany a la genètica. Però 
en lloc de preocupar-se pel valor moral de dels nostres accions, sembla que Spinoza 
només es preocuparia per si el poder polític hagués establert alguna llei en aquest 
sentit i en les seves conseqüències administratives o penals.

En èpoques anteriors a la nostra, els mètodes anticonceptius eren uns altres, a 
vegades una mica més bèsties. I molt abans no n’hi havia. I els nostres antecessors, 
que s’assemblaven als ximpanzés, no en tenien, però mirats des de lluny (és només 
una manera de provar d’explicar-ho) sembla que poden decidir altres coses, com per 
exemple pujar o no pujar ràpidament a un arbre concret quan s’adonen d’un possible 
depredador. I els falciots, mirats des de lluny, per exemple des de la meva finestra, 
també sembla que tenen la saviesa suficient per decidir de canviar la direcció del vol 
o no canviar-la, tot perseguint un insecte gairebé a vuitanta quilòmetres per hora. I 
nosaltres no podem fer ni una cosa ni l’altra. Per tant cada ésser gaudeix de la 
llibertat determinista que li concedeix la Naturalesa. Si algú es mirés la humanitat 
des de lluny, des de fora, potser en aquest sentit també veuria els humans molt 
semblants als altres animals. Perquè els homes i les dones, segons Spinoza, actuen 
de manera determinada i amb una capacitat de raonament que els altres animals no 
tenen, però cadascú al seu nivell de necessitat, de destresa, de coneixement, de 
saviesa... exactament com tots els altres animals, seguint el conatus i determinats 
com tots els éssers vius, però amb la possibilitat de fer servir la seva racionalitat com 
una qualitat més, potser com els falciots fan servir les seves ales.

Perquè, segons Spinoza, tot passa com ha de passar i no pot passar d’una altra 
manera, donades unes determinades circumstàncies concretes en un moment 
concret. Ell havia fet treballs matemàtics en la teoria de la probabilitat i sabia 
perfectament que no es podia predir ni el simple resultat del llançament d’una 
moneda, que és un objecte predilecte dels matemàtics probabilistes i que no està 
predeterminat que sigui una cara o una creu; però pensava que després de tots els 
rebots possibles que s’havien produït en el llançament d’una moneda concreta, el 
resultat no podia ser altre que una cara, per exemple. No ens estava dient que tot 
està predeterminat, sinó que en un instant concret, que per a ell és l’eternitat, 
sumades les infinites causes que ho provoquen, les coses no poden ser d’una altra 



manera. I en els humans hi hem de sumar també, entre les infinites causes de les 
nostres accions, la nostra migrada saviesa i la utilització de la nostra raó. Per tant, 
que el resultat d’una acció concreta sigui determinat, no vol dir de cap manera que 
estigui predeterminat en el temps.

La ignorància, la manca de coneixement, de destresa, de capacitat o de virtut, porta 
a accions inadequades, que generen més sofriment. El mico jovenet encara no ha 
après a escapolir-se i se’l menja un cocodril, el falciot té una petita ferida a l’ala que li 
impedeix caçar mosquits i se li moren les cries, un matrimoni d’irlandesos catòlics, 
amb el seu desig de tenir fills i l’èxit del seu negoci, no preveuen una fallida 
econòmica de la qual la seva família molt nombrosa ja mai més no es podrà 
recuperar, o bé uns adolescents drogoaddictes, en una relació esporàdica i enduts 
per la passió, obvien el preservatiu, provoquen l’embaràs no desitjat i es contagien la 
SIDA. Si ens oblidem que som humans i ens ho mirem des de fora, als humans 
sembla que ens passa el mateix que als altres animals, no podem fer servir les ales 
tal com fan els falciots perquè no en tenim, però podem utilitzar la raó que és una de 
les nostres capacitats perquè les coses ens vagin més bé o més malament.

Hem vist que la rèplica del material genètic i com a conseqüència la reproducció dels 
éssers portadors dels gens, és una expressió primordial del conatus de tots els 
éssers i també comporta la supervivència de l’espècie. En el cas dels humans i dels 
falciots és tracta de reproducció sexual amb individus diferenciats en dos sexes, 
homes i dones, falciots i falciotes, no com els cargols, per exemple, que també es 
reprodueixen sexualment però que són hermafrodites i cada individu té els dos 
sexes. La reproducció sexual amb sexes diferenciats, és la pròpia del animals 
superiors i aporta alguns avantatges consolidats al llarg de l’evolució. Amb la 
combinació dels gens del mascle i la femella, els gens més aptes per a la vida són 
premiats en la descendència i els gens menys aptes tenen més tendència a la 
desaparició que en una reproducció asexual com pot ser la divisió cel·lular, la qual es 
produeix en organismes cel·lulars simples o en algunes plantes. Una mena de 
reproducció sexual ja la varen descobrir els nostres avantpassats, encara en forma 
de bacteris, fa uns dos mil milions d’anys, encara que potser no podríem dir amb 
propietat que practicaven sexe ni sabem si tenien pornografia. Però tot evoluciona, és 
clar...

Molts catòlics, per exemple, pensen que la pornografia s’hauria de prohibir i que en 
alguns casos de control de la reproducció, els humans hem aprés a burlar la 
Naturalesa, que segons l’església no és Déu mateix però és obra de Déu. I, per tant, 
que hem aprés a burlar Déu. Per tant, l’església catòlica ho ha prohibit fins ara 
mateix, exhibint com sempre el caràcter reaccionari de la seva història fins que s’ha 
hagut de rendir a l’evidència, deixant pel camí algunes víctimes, també com sempre. I 
quan dic ara mateix és ara mateix, perquè el Papa Ratzinger encara va improvisar un 
abrandat discurs en contra de la utilització dels simples preservatius, just abans d’un 
viatge que va fer a l’Àfrica i en ple ascens de la pandèmia del SIDA que afectava 
especialment el continent, en una intervenció que potser es podria qualificar de 



genocidi per imprudència. El pensament de Spinoza, ja en el segle XVII, donava una 
altra interpretació molt diferent de Déu i de la Naturalesa.

I els monjos de Montserrat? Els monjos de Montserrat no es reprodueixen, encara 
que alguns potser ho facin d’amagat (i ara no parlo de la sexualitat, això segur que ho 
fan d’una manera o altra, sinó de tenir fills), perquè han decidit no reproduir-se. Han 
decidit obviar d’aquesta manera una llei que segueixen tots els éssers vius de 
manera inevitable, encara que els homes i les dones la poden evitar perquè han 
aprés diverses maneres de fer-ho. I la manera més brutal és no aparellar-se, que és 
el que preveu el reglament de l’església catòlica per als escollits de Déu, que segons 
la seva lògica no han de seguir el camí més animal de la resta de la humanitat. Però 
deixant de banda la sexualitat, la majoria d’homes i dones consideren generalment 
els fills com una part importantíssima de la seva felicitat i, si ens creiem el que diuen, 
en molts casos la part més important. Els monjos i les monges catòliques obvien 
voluntàriament una llei fonamental de la Naturalesa que és aplicable a tots els éssers 
vius, pel que sembla una decisió racional i col·lectiva que, a més, ha d’afectar per 
força la concepció de la seva pròpia felicitat. Sobre aquest reglament sexual, ja en 
sabem la visió repressora i sublimada de l’església catòlica. I ara la pregunta curiosa 
¿d’aquest comportament tant allunyat de la resta del regne animal, d’aquesta fuga 
d’una llei fonamental de l’Univers que aplica a tots dels éssers vius, què en diria 
Spinoza? Doncs, segur que ho celebraria tal com també celebrava la llibertat de 
pensament i la llibertat d’acció en un marc de llibertats polítiques, entenent la llibertat 
en el sentit dels codis civils, perquè Spinoza nega completament el lliure albir. 
Probablement, en aquest cas, no solament somriuria sinó que es faria un tip de riure 
si algú li fes la pregunta, perquè el coneixement i la saviesa dels monjos, la seva 
formació específica, la seva virtut d’anàlisi racional en el sentit de l’acció adequada 
en el conatus i les seves intel·ligents decisions sembla que són inqüestionables. 
Segurament que només s’interessaria per saber si són més o menys feliços. Però, 
com que no sabria qui són els monjos de Montserrat, qui sap si pensaria en la 
dimensió política del seu temps i potser també ens demanaria si disposaven d’armes.

Anteriorment ens hem aturat en exemples de la reproducció humana perquè ens hi 
ha portat la mateixa teoria biològica de l’evolució i el conatus de Spinoza. Seguint 
aquest camí, podríem continuar amb l’ètica de la possible interrupció de l’embaràs, 
amb la qual cosa aniríem passant del sisè manament bíblic cap al cinquè i, a més, 
toparíem amb una legislació diferent segons els països i probablement ens 
complicaríem una exposició que pot ser molt més senzilla. Ara, per tal aclarir-nos 
millor, abandonem la consideració de l’activitat reproductora i pensem en el cas d’una 
persona que mata el seu germà per apropiar-se de l’herència paterna. Aquí no hi ha 
dubte, estaria moralment prohibit i legalment criminalitzat a tot arreu. Spinoza també 
seria clar, però amb unes diferències importants: l’acció estaria determinada pel 
conatus, no es podria condemnar moralment, però s’hauria de castigar penalment. 
¿No sembla una mica incongruent? Més aviat molt. Però aquest és un dels nusos 
gordians de l’Ètica de Spinoza. ¿Sembla que Spinoza proposa un càstig penal per 
accions que, segons ell, estan determinades? Doncs sí, però accions determinades, 
no accions predeterminades, perquè per a ell coincidirien, en aquell moment, les 



infinites causes possibles que les provoquen; per a Spinoza, en aquest sentit, el 
temps és inexistent. ¿I no fa cap judici moral d’una acció que a nosaltres ens 
repugna? No, per això mateix, no el fa.

És completament segur que cadascú de nosaltres, si mirem cap al nostre passat de 
manera honesta, recordarem algunes accions que hem realitzat o hem deixat de 
realitzar i que ara mateix no ens agraden, que potser fan que no ens agradem gaire a 
nosaltres mateixos i que ens reprovaríem moralment. Una explicació seria que en 
aquell moment el nostre desig va anar més enllà del control racional, o en alguns 
casos a l’inrevés, que el nostre raonament inadequat ens va privar d’una fer una 
acció necessària, o bé que potser no sabíem algunes coses que després hem après 
o hem sabut... que també serien alguns dels possibles punts de vista de Spinoza. Per 
exemple, jo no em perdonaré mai la dedicació amb la qual matava petits ocells per 
pura diversió juvenil, a l’estiu, amb una escopeta d’aire comprimit. Era la simple 
diversió matinal de sortir amb un altre company a matar pardals, apuntar bé, si podia 
ser al cap i veure’ls caure de l’arbre. I encara feia coses pitjors que aquí no explico. 
Com podia ser una diversió? Em fa pena de recordar-ho, no en tenia cap necessitat i 
ara no ho faria mai. Per què ho feia? En què he canviat? No ho sé, però en aquest 
aspecte, tal com han anat passant els anys he anat sentint els animals més a prop 
meu, amb més respecte per al seu ésser. ¿Podria dir que, enmig de tota la meva 
ignorància, he comprés alguna cosa que abans no sabia i en aquest sentit potser sóc 
una mica més savi? Si fos així, aquesta és l’única llibertat moral que potser em 
concediria Spinoza, la de progressar en la comprensió, en el coneixement de la 
Naturalesa. Escollir el camí de l’aprenentatge i la saviesa o no escollir-lo, perquè 
d’aquest fet dependran totes les meves accions futures.

I ara ja podem tornar a l’assassinat per l’herència. Si un home mata el seu germà per 
apropiar-se de l’herència, segons Spinoza, aquesta acció està determinada per 
múltiples causes com totes les accions humanes. I una d’elles podria ser que no és 
conscient del mal que està fent, com a mínim de la manera que en som conscients 
els altres que ho jutgem. O n’és conscient i potser pensa que fa bé, que precisament 
matar el seu germà és el que ha de fer per preservar els seus descendents, per evitar 
perdre l’herència. O potser no és així, potser n’és totalment conscient, pensa que fa 
molt malament, però prefereix matar-lo i quedar-se amb l’herència perquè 
simplement vol gaudir-la. No ho sabem, perquè això passa en el seu interior. Allò que 
veiem nosaltres és el fet. I el fet és que ha assassinat el seu germà. I en aquesta 
acció, segons Spinoza, ha seguit la determinació de les infinites causes indefugibles 
del conatus. I si tot és així, ara ve la pregunta inevitable: ¿el podem condemnar 
moralment? ¿Amb quins arguments? ¿Algú ens podia condemnar moralment, a mi i 
al meu amic, mentre descansàvem a l’ombra d’una alzina després d’un matí de 
cacera d’ocells, sense tenir-ne la consciència que en tenim ara? Qualsevol 
condemna moral, amb la filosofia de Spìnoza resulta gairebé impossible. En canvi, 
conservant la seva filosofia, tot és torna molt senzill si hi ha una llei que ho prohibeix i 
la condemna passa a ser, de condemna moral a condemna legal. Condemna per 
assassinat o condemna per matar ocells per simple diversió, segons les lleis en vigor. 
I en aquesta concepció filosòfica dels actes morals encara pren més força el consell 



jurídic in dubio pro reo, que en cas de dubte afavoreix sempre el reu. La llibertat real 
de Spinoza no ve mai del lliure albir ni de cap mena de moral natural, la seva llibertat 
real és una llibertat civil, són els límits del codis de justícia que permeten mantenir 
l’ordre social.

En les comunitats de ximpanzés salvatges, que són uns animals actuals que 
s’assemblen molt als nostres possibles antecessors evolutius, no hi ha tribunals de 
justícia, no hi ha lleis escrites. A vegades, encara que no massa sovint, alguns roben 
les cries d’uns altres i se les mengen. Es cruspeixen algun cosí. Aquesta relació social 
entre congèneres no sembla gaire gentil, però ¿algú pensaria en fer una llei en 
contra? Si algú la promulgués, no hi hauria manera d’obligar els ximpanzés caníbals a 
obeir-la, no serviria de res. En canvi, en totes les comunitats humanes hi ha lleis que 
en molts casos obeeix gairebé tothom, és una manera de preservar la pau social i de 
mantenir al mateix temps una llibertat civil controlada de la majoria de la tribu, de la 
comunitat social o de la nació. I, per què obeeixen les lleis els humans? Hi ha més 
d’una teoria però la de Spinoza és relativament simple: els humans segueixen el 
conatus, la preservació i persistència del seu ésser i són racionals, per tant 
consideren el seu futur i tenen por del càstig. Els qui no transgredeixen les lleis poden 
viure sense por, no han de tenir por ni dels altres humans ni de les pròpies lleis de 
l’estat. I molts d’ells també s’acostumen a seguir el seu conatus obeint les lleis per 
convenciment, perquè creuen que es la millor opció, sobretot si poden participar en la 
seva elaboració, per exemple amb el seu vot.

Spinoza creu que els homes sempre actuen moguts pel seu desig, no hi ha coses 
bones i coses dolentes, sinó que les coses són bones si són desitjades i són dolentes 
si no son desitjades. És el desig humà que les fa bones o dolentes, no desitgem les 
coses bones sinó que són bones perquè les desitgem. Per tant, en abstracte tampoc 
no hi ha accions ni bones ni dolentes, només hi ha el conatus determinat, amb 
accions adequades i accions inadequades per a la felicitat humana. Si les accions 
s’emprenen sense fer servir la raó que modula el desig, els humans s’assemblen una 
mica als ximpanzés encara que en realitat són molt pitjors, i es compleix la famosa 
frase de Plaute, “homo hominis lupus est”, que també fa servir Hobbes, del qual 
Spinoza n’era parcialment deixeble, seguint les seves passions amb accions 
inadequades. Per tal fer les accions adequades, ja sabem que Spinoza pensa que 
només podem progressar en la comprensió racional de la Naturalesa, en la nostra 
saviesa. Però ¿com evitar la  part de ximpanzé irresponsable que cada un de 
nosaltres porta en el seu interior, potser encara empitjorada per la capacitat de càlcul? 
Sempre hi serà, però si progressem en la racionalitat, segons Spinoza, aquesta part 
irracional malèfica cada vegada serà menys influent en la nostra vida. Spinoza ens ve 
a dir que un home virtuós mai no mataria el seu germà, el seu conatus el portaria a 
qualsevol cosa menys a matar-lo, perquè per a Spinoza la virtut no és una disposició 
prèvia de l’ànim, sinó que és la mateixa acció i és pràcticament sinònim d’acció 
adequada. I un cop dit això ¿què fem amb tots els homes o les dones que, en 
qualsevol estadi, estan lluny d’aquesta virtut? Els podem jutjar i condemnar amb les 
lleis en vigor però no els podem condemnar moralment, perquè en qualsevol moment 
són com són, i ells mateixos són Naturalesa (segons Spinoza també són Déu) i 



segueixen sempre l’indefugible conatus amb les seves infinites causes... Potser la 
societat podria canviar el seu conatus amb altres causes vitals d’influència com, per 
exemple, amb la por de la justícia de l’estat o amb l’acceptació racional de la justícia 
de l’estat com a millor opció per la seva pervivència.
Spinoza diu textualment al final del Tractatus, aproximant-se al concepte que tantes 
vegades s’ha mencionat com a dret natural, que “ningú menysprea allò que considera 
bo si no és per l’esperança d’un bé major o per la por d’un mal major”, que “el dret de 
cadascú s’estén fins on arriba el seu poder”, que, en aquest sentit  “no es reconeix 
cap diferència entre els homes i els altres individus de la naturalesa”. Per tant, en 
aquests textos sembla que no hi ha cap diferència entre els humans, els falciots i els 
rinoceronts. Aquesta aproximació al dret natural més aviat s’assembla al dret animal 
però és molt pitjor, perquè els humans poden planificar racionalment les seves 
malifetes.

Segons Spinoza s’ha de renunciar parcialment aquest dret animal en una societat 
humana, transferint-lo a l’estat per garantir la major llibertat real possible dels seus 
membres. Perquè ell pensa textualment que “la finalitat de l’estat és la llibertat”. Les 
lleis són simplement els límits extrems de la llibertat individual que no es poden 
sobrepassar sense alterar negativament l’ordre i la pau social. En una societat ideal, 
els preceptes de la religió practicada per la plebs o gent vulgar i la saviesa filosòfica 
practicada pels racionalment més capaços, farien innecessàries les lleis perquè els 
éssers humans emprendrien sempre les accions adequades per a la seva felicitat 
col·lectiva. Unes accions virtuoses que estarien sempre molt  lluny de l’incompliment 
de les lleis, les quals només penalitzarien les accions inadequades en sobrepassar 
els límits insostenibles per a la pau social. Però aquesta societat ideal no existeix. 
Amb la renúncia d’algunes llibertats individuals transferides al poder suprem de 
l’estat, s’aconsegueix una altra llibertat, la màxima llibertat possible de tots els 
membres de la societat, és a dir, l’absència de la por de cada individu als seus 
mateixos congèneres. I la finalitat de l’estat és precisament mantenir aquesta llibertat. 
Però ¿qui fixa aquests límits, qui dicta les lleis?  

Hi ha dues caricatures extremes entre les quals probablement es trobarien la majoria 
dels poders polítics que han existit al món i que també fan les lleis apropiades al seu 
sistema. Una caricatura, seria la del sobirà que governa amb el súbdits aterrits per la 
seva crueltat, que ha aconseguit el seu domini de manera sanguinària, que assassina 
de manera indiscriminada i totalment imprevisible qualsevol persona que pensa que el 
pot destorbar en el manteniment del seu poder, que dicta les seves pròpies lleis i que 
obliga complir-les, amb un sistema judicial que administra ell mateix i amb unes penes 
brutals de càstig i d’escarment. Aquesta caricatura encara podria semblar fins i tot una 
mica compassiva si s’examinés la brutalitat dels fets que han passat en molts 
moments de la història humana. L’altra caricatura extrema, seria la del president d’un 
país modern que té una concepció de la democràcia pròxima als ciutadans, que ha 
arribat al poder elegit de manera democràtica, que disposa històricament d’una 
estructura de separació de poders, entre les quals un legislatiu escollit de la manera 
més directa possible, amb unes lleis que fan complir uns jutges també sotmesos al 



sistema democràtic, amb unes penes pensades per a la rehabilitació i reinserció 
social dels ciutadans que han comès algun delicte.

Per Spinoza, en qualsevol dels dos casos, tant si són autoritaris com si són més 
democràtics, el poder suprem ha d’elaborar forçosament les lleis perquè no hi ha una 
millor alternativa, encara que ell aposta clarament per l’establiment d’un pacte social 
democràtic, en el qual la majoria de ciutadans no han d’obeir les lleis simplement per 
temor sinó que ho han de fer per convenciment, perquè ells mateixos són els qui han 
proposat les lleis necessàries i els qui també les defensen. Només haurien de témer 
l’aplicació de la llei aquells pocs que, divulgada i amb coneixement de causa, no la 
compleixen. En canvi en sistemes molt autoritaris, gairebé tothom pot témer l’aplicació 
indiscriminada i venjativa de la llei en qualsevol moment, la qual en realitat és ineficaç 
per al seu propòsit de garantir la màxima llibertat col·lectiva i el progrés perquè s’ha 
convertit en un mètode repressiu per mantenir el poder. Spinoza va demostrar, en 
vida, la seva pròpia elecció entre aquests tipus de poder, amb la proximitat al sistema 
polític intel·ligent i tolerant del raadpensionaris (governador) d’Holanda, el neerlandès 
Jan De Witt en oposició a l’absolutista monàrquic Guillem d’Orange, rei d’Anglaterra. 
Segons Spinoza, les lleis també han d’estar per damunt de qualsevol poder religiós i 
han de garantir la llibertat total d’expressió de les idees, necessària per al progrés, la 
qual cosa no és possible en sistemes autoritaris. Era una posició molt avançada per a 
l’època, d’acord amb l’esplendor intel·lectual, polític i econòmic de l’Holanda dels 
germans De Witt, Jan i Cornelius, que varen morir horriblement linxats l’any 1672, en 
una revolta popular provocada pels reaccionaris del rei Guillem.

L’historiador de les idees i filòsof del segle XX, Isaiah Berlin, en els seus celebrats 
assaigs sobre la llibertat, relaciona clarament aquests dos conceptes de llibertat i de 
sistema polític que apareixen de manera més latent en la filosofia de Spinoza. I ho fa 
de manera molt didàctica amb els seus dos conceptes de llibertat negativa i llibertat 
positiva. Berlin, en els seus assaigs també democratitza la llibertat, en el sentit que hi 
havia autors que volien distingir bàsicament entre diversos nivells de llibertat, per 
exemple entre el tipus de llibertat d’un catedràtic d’Oxford i el tipus de llibertat d’un 
agricultor subsaharià, mentre que ell defensa que sobretot hi ha un concepte 
subjacent en totes les llibertats humanes, perquè en tots els casos si un ésser humà 
és empresonat o atemorit, sigui catedràtic del primer món o agricultor del tercer, no és 
lliure. Partint d’aquest concepte bàsic, la llibertat negativa serien els marges 
permesos per la justícia en les activitats de la vida diària, de manera que a més 
marge d’acció individual més llibertat negativa. En canvi la llibertat positiva cercaria 
l’eficàcia de les lleis per a la pau social i el progrés de la col·lectivitat, la qual en els 
sistemes democràtics està relacionada amb la capacitat dels ciutadans de participar 
en l’elaboració de les llibertats, la capacitat d’intervenir en l’elaboració dels codis de 
justícia, la capacitat de construir el propi futur col·lectiu, la capacitat de participar 
activament en la política.

Per exemple, Alemanya té més llibertat negativa de velocitat de circulació per la 
majoria d’autopistes que Catalunya, perquè al nostre país la velocitat està més 
restringida, independentment de la seva eficàcia. Aquest exemple es podria ampliar 



comparativament a tots els articles i reglaments dels codis de justícia de tots els 
països. En aquest exemple dels límits de velocitat de les autopistes en un sistema 
democràtic, la llibertat positiva consistiria en la possibilitat de la influència dels 
ciutadans sobre els adequades normes de circulació a través dels seus representants 
democràticament escollits. El sistema polític i sobretot el sistema d’eleccions 
d’Alemanya, en general sembla que també garanteix més llibertat positiva que el de 
Catalunya, més proximitat als ciutadans i més capacitat estructural d’incorporar les 
seves contribucions als projectes polítics. Per tant en aquest aspecte concret sembla 
que Alemanya tindria més llibertat positiva que Catalunya, per exemple. Es dóna la 
circumstància que, en molts casos, els règims dictatorials o autoritaris tenen més 
llibertat negativa excepte en política, perquè tant el seus codis de justícia com la seva 
interpretació són més laxos, permeten més excessos individuals en aspectes concrets 
i, en canvi, tenen menys llibertat positiva ens aspectes relacionats amb la participació 
social democràtica, que és la que també reclamava Spinoza com a necessària per al 
progrés de la societat. En molts d’aquells règims, els ciutadans paguen menys 
impostos i tenen menys responsabilitats civils però no els està permès d’influir amb el 
seu propi conatus individual en el futur col·lectiu (i no sé si aquí Spinoza em permetria 
l’expressió de conatus col·lectiu, penso que sí).

Qualsevol tipus de llibertat també sembla limitada per alguns atributs que els éssers 
concrets no posseeixen i aleshores ja no l’hem de considerar com a llibertat possible. 
Per exemple, no parlem de si els falciots tenen llibertat de votar en unes eleccions, ni 
tampoc de si els homes són lliures de volar com els falciots, a no ser que sigui de 
manera poètica. La poesia ens permet imaginar una realitat que no es correspon 
exactament amb allò que tenim consensuat, amb allò que tots veiem quan sortim al 
carrer, perquè no acostumem a veure dimonis disfressats de jutges, ni déus amb 
quatre braços demanant almoina, ni àngels infantils cantant a les voreres. I si algú diu 
que els veu el portem al psiquiatra. Aquest és el problema dels poetes que els veuen, 
perquè els dimonis, els déus i els àngels existeixen, hi són, que ningú no en dubti. 
Però els altres homes i dones, si sortim de casa en una ciutat, acostumem a veure 
carrers, cotxes, edificis, gent que passa... etc. I, si en parlem, gairebé tots estem 
d’acord en allò que veiem, per això podem parlar de manera relativament coherent i 
els poetes sempre desvarien. Allò que ens sembla que veiem tots quan sortim al 
carrer, allò que tenim consensuat sense que ningú no hagi decidit mai quina és la 
base d’aquest consens, sense que mai ningú no n’hagi fet cap filosofia prèvia, 
acostumen a ser els fonaments de tota la ciència. Un consens majoritari sobre unes 
evidències compartides.

Aquí no ens posarem a esbrinar el mètode científic, perquè no correspon  a aquest escrit. 
Però sí que podem dir que no és el mètode que els filòsofs han decidit que ha d’utilitzar la 
ciència, sinó el mètode que han utilitzat sempre els científics de totes les èpoques de 
manera intuïtiva i que després han provat de comprendre els filòsofs. Spinoza no utilitza 
el mètode científic, sinó que parteix de consideracions racionals, però s’aproxima a la 
ciència en l’observació del comportament humà i en la metodologia lògica de la seva 
interpretació. Hi ha una idea, just al començament del tercer capítol de l’Ètica, que és 
definitiva per comprendre la seva empresa: “consideraré les  accions humanes i els 



desitjos com si es tractés de línies, plans i cossos.” És una frase espectacular que, en un 
altre context, és d’una modernitat que podria semblar de Picasso o de Kandinsky. A més 
de la utilització seqüencial d’axiomes i teoremes en la seva Ètica, tal com faria la 
geometria deductiva, en l’obra de Spinoza hi ha la apel·lació constant a la simple 
evidència i la recurrència a una sèrie de demostracions que ara ja no ens podrien 
convèncer, per donar més consistència al conjunt de la proposta. A la seva època tampoc 
no es podien veure tan clarament com ara els límits dels mètodes racionals fins a les 
seves darreres conseqüències. Però encara que Spinoza incorporés al seu racionalisme 
tots els coneixements actuals de la ciència moderna, la seva metafísica també 
s’assemblaria a provar de treure agua del mar amb un cistell de vímet.

Spinoza s’adona d’aquest fet i per això proposa el seu tercer gènere de coneixement, del 
qual en parlarem més endavant. Els dos primers gèneres de coneixement de Spinoza, 
des del seu racionalisme ja hem vist que s’aproximen a la ciència, ja que el primer gènere 
es podria assemblar a l’observació i el segon gènere a la lògica aplicada, encara que ell 
els utilitzi d’una manera particular sobre els emocions humanes. Però, tal com dèiem, 
suposem per un moment que Spinoza encara fes un pas més cap a la ciència, el pas que 
inevitablement van fer el racionalisme i l’empirisme cap al positivisme, en els segles 
posteriors, i que amb la ciència moderna volgués provar de comprendre tota la realitat, 
tota la Naturalesa. Els avenços han estat extraordinaris i aquest miratge de desxifrar totes 
les lleis essencials de l’Univers era present a la ment d’alguns científics del segle XIX i de 
començaments de XX, sobretot respecte les lleis de la física i de la sociologia. Però la 
nostra espècie no ho podrà aconseguir mai.  Perquè el fet bàsic que no permet 
aconseguir-ho no es troba en raons científiques, tècniques o de progressió temporal, sinó 
en unes altres de totalment diferents, es troba en la nostra alegria i en la nostra tristesa, 
en nostra vida i en la nostra mort, en la nostra felicitat i en la nostra infelicitat humana, en 
el nostre goig de viure.

Qualsevol metafísica també acostuma a presentar un altre problema, que és una mena 
d’eterna baralla entre el monisme i el dualisme o el pluralisme, l’u i els molts de la 
filosofia, la unitat i la diversitat de la Naturalesa. Com en tantes altres possibles 
interpretacions de la realitat, sembla un problema insoluble que està en la nostra mateixa 
ment, en la nostra mateixa aproximació a la realitat. I gairebé resulta divertit de veure com 
li proven de donar solució les diferents filosofies a través de la història. Potser 
Parmènides, al segle VI aC, podria ser el primer monista occidental consistent, amb la 
seva frase “Tot és u”, però al segle següent, Empèdocles, més a prop de la ciència, 
probablement és el gran primer pluralista occidental amb la teoria dels quatre elements 
primordials: terra, aigua, foc i aire. Més d’un miler d’anys abans d’aquests filòsofs grecs, 
als Veda de l’hinduisme ja hi apareixia el Brahman en vàries concepcions, però en una 
d’elles el Brahman és una mena d’energia original que també ho és Tot, més o menys 
com el Déu de Spinoza, però amb la curiosa diferència que la naturalesa a la qual 
nosaltres tenim accés és una pura il·lusió perquè és maya, la part diguem-ne més virtual 
del Brahman, mentre que la part més real, més essencial del Brahman, és oculta i mai no 
la podrem conèixer (sí, sí, en diuen no dualisme Advaita, però de seguida d’un ja en tenim 
dos, ja és dual volent evitar-ho). Un parell de mil·lennis després dels filòsofs grecs, ens 
trobem amb el monisme de Spinoza, provant de corregir el dualisme de cos i ànima que 



defensa Descartes (de fet trialisme, perquè ell proposava la res cogitans, la res extensa i 
la res divina). Ara bé, el mateix Spinoza, després de postular el seu monisme dient que 
Déu, cos i ànima són la mateixa i única substància de la Naturalesa present en els éssers 
humans, també ha de continuar parlant del cos i de l’ànima com de dos atributs diferents 
de la mateixa substància, perquè no podria seguir amb la seva filosofia. I el cristianisme, 
amb un sol Déu com un esperit que és a tot arreu i amb el Diable com a contrapunt, amb 
tres persones igualment divines, una de les quals pertany a la realitat física, una altra que 
no hi pertany en absolut i l’altra diríem que mig-mig perquè és un esperit capaç de 
fecundar una verge, sembla que vol batre rècords de monisme difuminat, de dualisme i al 
mateix temps de pluralisme, tots simultanis.

Amb la particularitat, però, que no reconèixer el desdoblament de Déu en tres persones 
(que és tan fàcil de demostrar, oi que sí, mira: un són tres, tal com fan els trilers), oposar-
se al trinitarisme, en alguns moments de la història significava ser condemnat a morir a la 
foguera, com el cas del metge aragonès Miquel Servet, que l’any 1553, a Ginebra, va ser 
lligat a una estaca i cremat viu pels partidaris del protestant Calví i de la trinitat divina. 
L’any 1826, ara fa menys de dos cents anys, hi va haver la darrera execució pública a 
Espanya per diferències teològiques: el mestre solsonenc Gaietà Ripoll va ser condemnat 
a morir cremat viu a València per les fervoroses Juntes de Fe, encara que en un atac de 
misericòrdia el varen matar primer, penjant-lo públicament damunt d’un bocoi amb flames 
pintades, abans cremar-lo. I l’any 1871, fa només uns cent cinquanta anys, la beata 
Dolores, una monja sevillana cega que tenia la gran virtut de cardar amb els seus 
confessors des dels dotze anys, encara va ser condemnada a la foguera, però quan a 
Sevilla ja estava tot preparat per cremar-la viva públicament, es va confessar per 
aconseguir que la matessin amb el garrot vil abans de cremar-la. Aquells tribunals 
estaven formats simplement per criminals que se sabien impunes, disfressats de 
protectors de la fe o del bé comú, com els del Tribunal Supremo Español i de l’Audiéncia 
Nacional que, per sort, ja no tenen les mateixes possibilitats penals que el Tribunal de 
Orden Público franquista, del qual són descendents o parents pròxims. I sembla que tots 
compleixen amb el seu conatus. Però no fem gaires bromes amb la metafísica, que és 
una de les espoletes de la ignomínia humana.

Tu, ara mateix, et podries inventar una altra estratègia metafísica per provar de resoldre 
aquests problemes insolubles a nivell purament racional, l’únic que hauries de fer és partir 
d’algunes afirmacions indemostrables, raonar d’una manera impecable, provocar alguna 
mena de felicitat interior o d’esperança en els teus seguidors i, si pot ser, tenir-ne molts. I 
hauries de vigilar, és clar, de no tenir gaire a la vora algun partidari massa fervorós d’una 
altra metafísica per no rebre alguna trompada... Però ja hem vist que Spinoza feia una 
cosa una mica diferent, perquè en els seus dos primers mètodes de coneixement 
s’aproximava a la ciència, encara que partia de supòsits metafísics per a comprendre la 
realitat. ¿I el camí que havia iniciat Empèdocles, més de dos mil anys abans de Spinoza, 
aleshores que la ciència i la filosofia encara eren la mateixa cosa, amb la seva idea dels 
quatre elements? Doncs, just després, aquella línia de pensament va continuar amb 
l’atomisme de Demòcrit. Per tant, la idea de l’àtom, que la ciència moderna adopta, però 
que no va ser capaç d’evidenciar amb claredat fins al segle XIX i de comprovar 
experimentalment fins a començaments de segle XX (ara aquest retard ens pot semblar 



fins i tot estrany), ja era present a la Grècia del segle V aC. I des d’aleshores podem 
passar per un pont resplendent de lucidesa sobre la ignorància humana, un pont que està 
suportat en les espatlles d’Euclides, Eratòstenes, Avicenna, Copèrnic, Galileu, Newton, 
Faraday, Darwin, Mendel, Mendeleiev, Pasteur, Rutherford, Planck, Böhr, Einstein, Gödel, 
Bell, Schrödinger, Turing, Fleming... que són alguns noms il·lustres entre una infinitat, per 
arribar a la ciència moderna.  

La ciència ha fet una progressió exponencial aquests darrers segles, en física, en biologia, 
en medicina i sobretot en tecnologia, sense la qual no hauria pogut fer els altres 
progressos. Ha canviat radicalment les vides dels éssers humans en només cent anys, 
sobretot en els països desenvolupats del primer món. Si ho volem veure en imatges, 
només cal mirar alguna fotografia de la gent que anava pel carrer en algun poble europeu 
en un dia laborable al voltant dels anys de la Gran Guerra i comparar-la amb una 
fotografia actual del mateix lloc. I aquest canvi, si volem ser honestos, es deu bàsicament 
a la ciència i a la tecnologia modernes. Actualment un agricultor subsaharià amb un 
telèfon mòbil i amb cobertura, en teoria té potencialment les mateixes possibilitats de 
comunicació immediata amb tot el món que un catedràtic d’Oxford. El coneixement que 
prové de la ciència moderna és el coneixement que ens explica de manera més 
consensuada el nostre món i el que també probablement contribueix més a la nostra 
felicitat col·lectiva. Per més que avancem, però, sempre hi haurà una part de la nostra 
saviesa necessària per a la nostra felicitat que s’escapa als dominis de la ciència, un gran 
punt cec, un gran angle mort de la ciència, degut a la seva metodologia i a les seves 
possibilitats de coneixement.

Podríem recuperar un moment el joc comparatiu que ja havíem fet, de la diferència que hi 
ha entre l’aigua del mar i l’aire del cel, amb la diferència que hi ha entre el coneixement de 
la realitat i la felicitat humana que, encara que són diferents, estan a dins de la nostra 
mateixa ment i per tant la interacció és segura, l’aigua s’evapora i forma els núvols, els 
corrents d’aire mouen les onades, etc. Amb tot i això, són dos aspectes diferents de la 
nostra realitat. El savi més savi del món, que tingués tots els coneixements possibles 
passats, actuals i futurs, si al mateix temps tenia un terrible i continu mal de queixal que 
no pogués evitar de cap manera, seria un home profundament infeliç. En aquest joc, a 
l’aigua del mar hi podria haver tots els secrets de la Naturalesa menys un, el secret de la 
nostra felicitat, que seria a l’aire del cel. Per tant, el que seria essencial per a nosaltres no 
seria el mar sinó que seria l’aire, nosaltres hauríem de viure en una atmosfera d’aire per a 
ser feliços... perquè com a mínim hauríem de poder respirar com els falciots! I si volíem 
descobrir tots els secrets de la Naturalesa, hauríem de descobrir l’únic secret de l’aire i 
tots els secrets del mar. Ara bé, potser si descobríssim l’únic secret de l’aire, qui sap si 
tots els secrets del mar ja deixarien d’interessar-nos... I perdoneu aquesta mena de conte 
infantil, en el qual els secrets del mar són el coneixement del món i el secret de l’aire que 
interacciona és la felicitat humana. Però hi tornarem.

En aquest joc que ens proposem, si només considerem el coneixement dels secrets del 
mar, els secrets de la realitat, la ciència moderna ha fet tants progressos que sobrepassen 
la imaginació de qualsevol persona que hagués viscut fa només un segle. No hi ha cap 
metodologia comparable, cap esoterisme, cap racionalisme, cap intuïció pura, cap 



imaginació desbocada, cap possible sistema competidor. A més, estimula necessàriament 
la col·laboració entre les éssers humans perquè ja només es pot avançar en grans equips. 
En la investigació de la pandèmia del Covid-19 es va demostrar que l’equip era tot el 
planeta. Però en la pràctica ja sempre ho és, no hi poden haver gaires secrets perquè no 
es pot progressar en un camp concret sense estar alerta a les publicacions i als 
progressos realitzats per altres investigadors en el mateix camp o en altres camps 
relacionats, que es transmeten instantàniament a qualsevol lloc del món i que es 
publiquen contínuament en revistes digitals especialitzades. Aquests progressos han 
revertit en aplicacions pràctiques que han canviat la nostra vida, l’han fet més llarga de 
mitjana, més confortable i sembla que una mica més segura, encara que les desigualtats 
entre països són enormes i evidents. Per tant, de manera pràctica, la ciència també 
incideix directament en el secret de l’aire, en la nostra felicitat, no descobreix el secret de 
la felicitat però ens pot ajudar una mica a aconseguir-la.

De moment hem provat d’amplificar els dos primers mètodes de coneixement de Spinoza 
fins a la ciència moderna, que ja hi era en estat latent. Però fem encara un darrer pas 
imaginari en aquest sentit, imaginem que la ciència moderna descobreix totes les lleis de 
l’Univers, tots els secrets del mar, no ho podrà fer mai però ho podem imaginar, imaginem 
que demà al matí llegim a la portada dels diaris digitals, alguna cosa com: “Ja no hi ha 
secrets per a la ciència, les bases físiques i biològiques de la realitat han estat 
descobertes completament”. Seria una notícia insuperable i segur que aquest fet tindria 
repercussions immenses en la nostra vida, que amb la tecnologia que es podria 
desenvolupar més endavant potser ens convertiria en semi-déus capaços de manipular 
tota la realitat, de transformar-la i de transformar-nos nosaltres mateixos en el futur. La 
nostra espècie seguiria tenint gana cada dia i necessitats sexuals a realitzar, els seus 
problemes essencials de felicitat  tancats en el secret de l’aire serien els mateixos, però 
els coneixements adquirits per la ciència, farien que el nostre conatus canviés en el sentit 
que tindríem la possibilitat de realitzar més accions adequades i també mes accions 
inadequades, que abans no hauríem imaginat. Sobretot en el futur, quan s’hagués 
desenvolupat la tecnologia. La paradoxa és que, encara que la ciència no ha descobert 
tots els secrets del mar ni els descobrirà mai, som en aquest camí de descobrir-los, 
sempre hi hem estat i sempre hi serem. No solament no els descobrirà sinó que no estem 
gaire segurs d’allò que volem dir quan diem la paraula realitat. Amb tot i això, ara mateix 
no ens trobem massa lluny de poder canviar algunes de les lleis bàsiques de la 
naturalesa, per exemple el codi genètic que afecta aspectes essencials del nostre 
comportament. Però la ciència encara que ens descobreix noves accions adequades per 
la nostra felicitat (o alegria, segons Spinoza) que no coneixíem, no ens impedeix de 
realitzar també més accions inadequades que poden augmentar la nostra infelicitat (o 
tristesa, segons Spinoza) i perdre el gran secret de l’aire. Encara que sempre hi ha una 
intencionalitat, una direcció i uns recursos econòmics previs necessaris en el 
desenvolupament de la ciència, un cop obtinguts els resultats es poden utilitzar quasi 
sempre en diferents sentits, a vegades oposats. Un exemple fàcil, ja del passat però 
encara actual, és l’energia nuclear, que va portar a les bombes atòmiques i als reactors 
nuclears per obtenir electricitat. Aquest és el cistell de vímet de la ciència, per on també 
se’ns escapa sempre l’aigua quan la volem pouar cap a la nostra felicitat.  



Al segle XVII ningú no hauria imaginat mai que nosaltres poguéssim canviar de tal manera 
les lleis de la Naturalesa, que segons Spinoza són les lleis de Déu. Només que ell ho 
hagués imaginat com a possibilitat, segur que hauria modificat alguns dels seus teoremes 
i demostracions. Amb tot i això, encara que ell no podia imaginar aquests canvis en el 
progrés de les ciències i la seva incidència pràctica en la vida humana, la seva 
aproximació també podria ser vàlida en aquest nou context. Suposem que la ciència i la 
tecnologia biològica sigui capaç de modificar la informació genètica de manera solvent, 
que ben aviat serà una tècnica relativament convencional en alguns laboratoris 
microbiològics. S’han fet experiments validats per tal d’evitar la reproducció del mosquit 
anopheles que transmet la malària, modificant el seu codi genètic perquè els mascles 
siguin estèrils o perquè les femelles no puguin transmetre la malaltia, també es va 
modificar en secret el genoma de la Lulu i la Mana, dues bessones xineses nascudes el 
2018 perquè no poguessin contraure el virus de la SIDA, el pare de les quals n’era 
portador. Però quan la tècnica d’edició i modificació genòmica estiguin més 
desenvolupades, unides a altres tècniques relacionades amb la nanotecnologia i la 
informàtica, començaran a ser possibles éssers transhumans i posthumans amb 
descendència. I no serà d’aquí a mil anys, sinó ara mateix en petites i progressives 
modificacions, algunes de les quals podran ser heretades. En aquest exemple radical 
també es pot aplicar l’argument del conatus i la llibertat de Spinoza, que fins aquí hem 
provat de justificar.

Perquè encara que des de la meitat de segle XX s’estan desenvolupant models ètics per a 
les noves tecnologies que, en general, es segueixen de manera aproximada en la majoria 
de publicacions científiques, ningú no podrà assegurar que en les societats políticament 
més opaques no es facin experiments incontrolats de modificació del genoma. Així és va 
produir el cas de la Lulu i la Mana, un petit escàndol internacional que després es va 
provar de justificar. Per tant és bastant probable que la majoria de laboratoris segueixin 
els protocols elaborats amb un conatus col·lectiu (sempre amb el permís de Spinoza per 
aquesta ampliació col·lectiva) que estaria consensuat pel mainstream de la comunitat 
científica, mentre que en qualsevol lloc del món es podrien fer experiments més o menys 
descontrolats. I és en aquesta saviesa del conjunt de la humanitat que ens jugarem una 
bona part del nostre futur com a espècie.
Perquè, si encara volem seguir Spinoza, el nostre futur estarà influït per cada acció 
determinada que, en aquestes circumstàncies, afectarà d’una manera o altra el conjunt de 
l’espècie humana. Però ja hem vist que la ciència no ens informa per ella mateixa de les 
accions adequades necessàries, que l’aigua que volem pouar cap a la nostra felicitat, cap 
al nostre gran secret de l’aire, ja se’ns escapa abans, ja se’ns escapa també sempre pels 
forats del meravellós cistell de vímet que ens construeix la ciència per extreure els secrets 
del mar.

Per tant, a part de la possible existència de laboratoris descontrolats, ens hem de 
preguntar més en general de quina manera es desenvolupen i es desenvoluparan els 
protocols ètics necessaris, de quina manera es podrà aconseguir la saviesa necessària 
per a la nostra felicitat. Perquè, si seguim volent confiar tal com ho fem en la filosofia de 
Spinoza, aquests protocols i les seves conseqüències pràctiques dependran de la nostra 
saviesa, de la nostra comprensió de les lleis de la Naturalesa en aquell moment. Però és 



que en aquest cas estaríem modificant les pròpies lleis de la Naturalesa, les mateixes lleis 
del Déu de Spinoza. Sigui com sigui, només la nostra saviesa és la que ens pot donar la 
nostra felicitat col·lectiva futura, que Spinoza també anomena la salvació humana i, en 
aquest cas, nosaltres ja hi podríem afegir la salvació com a espècie. I hauria de ser la 
felicitat de tots, no la felicitat dels més poderosos en detriment de la dels altres, que 
desgraciadament és la més probable opció actual i futura. Per tant els protocols, les lleis 
humanes que posarien el límits a la nostra llibertat civil, si som savis, han d’estar pensats 
en aquest sentit. ¿I qui són aquests savis  que han d’assegurar la felicitat futura, la 
salvació de l’espècie humana, l’acord amb la Naturalesa? ¿Potser seran científics, 
filòsofs, polítics d’Esquerra Republicana, capellans catòlics que volen ser sempre a tot 
arreu, el papa de Roma, membres de l’Opus Dei, alguns imams que només han llegit 
l’Alcorà i se’l saben de memòria, els monjos budistes que es passen el dia asseguts 
provant de pensar sense pensar, els monjos de Montserrat...? ¿O potser membres de la 
internacional neocristofeixista? Aquesta llista amb alguns participants poc aconsellables, 
evidencia la necessitat del tercer mètode de coneixement de Spinoza al mateix temps que 
delata les seves possibles debilitats, el mètode que ell en va dir intuïtiu, perquè els seus 
dos primers mètodes, tal com hem vist, corresponen més aviat a la ciència i no tenen tota 
la necessària informació de sentit convenient, de l’acció adequada. Aquest tercer mètode 
s’aproximaria a les categories o disciplines que nosaltres acostumem a dir-ne pròpiament 
Ètica i Estètica. I potser també s’aproximaria molt a una mena de saviesa pròpia dels 
falciots.

No estem molt més ben situats que els falciots per mirar el món, però el podem mirar més 
racionalment. Ells veuen el món de dalt. Sempre de dalt, en l’espai, poden orientar-se 
amb el camp magnètic de la terra per fer milers de quilòmetres sense perdre’s, molt millor 
que nosaltres per viatjar pel planeta quan encara no teníem GPS ni Google Maps, però 
sembla que no el poden imaginar racionalment com nosaltres, per exemple amb tanta 
memòria i projecció en el temps. Només m’atreveixo a dir que ho sembla perquè no ho 
puc comprovar, però se’m fa difícil imaginar un falciot que sigui capaç d’explicar 
racionalment a un altre allò que farà la setmana entrant, encara que tots dos 
probablement ho saben visceralment. I segurament que tampoc no poden explicar-se 
entre ells algunes de les heroiques migracions que van fer els seus avantpassats fa 
centenars o milers d’anys. Allò que ens diferencia més a nosaltres dels falciots i de tots els 
altres animals és la nostra capacitat d’abstracció. Podríem dir que som gairebé com 
falciots o rinoceronts (tot depèn de la talla de cintura) i que, a més, podem pensar en 
abstracte. L’abstracció compren tota la nostra capacitat lògica i matemàtica, però també 
està en el pensament diari de qualsevol ésser humà. L’abstracció, considerada en 
general, és simplement la capacitat d’aïllar una característica concreta de la totalitat per 
tal de poder-la manipular per separat. ¿I l’amor, la força de l’amor? No, no és precisament 
per l’amor que els humans som més diferents dels falciots sinó per la capacitat de fer 
càlculs amb àlgebra lineal. Ara no t’esveris, és evident que cap ésser humà és menys 
humà per no saber àlgebra, sinó que simplement pel fet de ser humà ja fa exercicis 
d’àlgebra sense saber-ho, sense ser-ne conscient, només pel fet de ser humà ja té un 
pensament que resol problemes d’àlgebra. I amb una mica d’explicació al seu nivell, per 
inculte que sigui, per negat que sigui en matemàtiques, per poeta que sigui, en podria 
resoldre uns altres ja de manera totalment conscient. I no trobaríem cap falciot ni cap altre 



animal capaç de fer-ho. En canvi l’amor... oh! l’amor, no veus que està directament lligat al 
conatus de totes les espècies vivents, a la seva necessitat de persistència a partir de la 
seva mateixa gènesi, tal com ho hem descrit en pàgines anteriors. El cant dels falciots, en 
essència, no es gaire diferent de les nostres cançons d’amor, de les nostres àries de tenor 
líric, de les cançons populars més romàntiques per atraure les femelles.

Hi ha vàries classificacions possibles molt diferents de la realitat segons la complexitat de 
la seva organització, però una de molt simple i eficaç ho divideix en només tres grans 
àrees, l’àrea mineral que els humans compartim amb tota la matèria, l’àrea de vida que 
compartim amb tots els altres éssers vius i l’àrea de l’abstracció que només tenim 
nosaltres. Així com el primer gran salt de l’àrea mineral a l’àrea de la vida ja hem vist que 
és produeix en un temps geològic llunyà de fa uns quatre mil milions d’anys amb uns 
límits de confiança aproximats d’uns tres-cents mil anys per cada banda, el pas de l’àrea 
de la vida a l’àrea de l’abstracció humana és molt recent, si ho mesurem amb la mateixa 
escala de temps. L’emergència de la nostra espècie a l’Àfrica, es podria situar fa uns dos-
cents mil anys. I el que ja s’anomena comportament modern de l’espècie, l’abstracció 
pròpiament humana, el llenguatge evolucionat, la capacitat de planificació en profunditat 
en el temps, el comportament simbòlic en l’ornamentació, l’art, la música i la dansa, s’ha 
pogut comprovar amb seguretat que ja existeix al voltant de fa uns setanta mil anys. 
Aquest darrer pas cap a l’abstracció similar a la que ara tenim nosaltres, sembla que es 
podria haver produït abans, per exemple fa uns cent mil anys i amb una velocitat 
d’emergència de milers anys, sobre la qual el científics no paren mai de discutir mentre 
fan un cafè. Per tant, en números rodons i simplificant, si considerem aquesta 
classificació, probablement es va passar de l’àrea mineral a l’àrea de la vida en un llarg 
període que podríem centrar sobre uns quatre milions d’anys i probablement es va passar 
de l’àrea de la vida a l’àrea de l’abstracció en un període molt més curt que està centrat 
ara fa uns cent mil anys i de la qual se’n troben les primeres proves segures de fa uns 
setanta mil anys. Però ¿per què és produeix aquest darrer canvi? No hi ha d’haver cap 
dubte que és degut a l’atzar i a la necessitat d’augmentar les possibilitats de supervivència 
de l’espècie.

Ja fa una estona que havíem proposat una mena de joc infantil sobre la comprensió de la 
realitat que contenia tots els secrets del mar i la nostra felicitat que era l’únic secret de 
l’aire i havíem vist la influència de la ciència i la tecnologia sobre el seu descobriment. I, ja 
que hi som posats, l’art i la literatura, la poesia, la música, que en l’obra de Spinoza 
gairebé no apareixen, a no ser per considerar-los innecessaris o folklòrics en les 
pràctiques de la religió, que ell considera supersticioses, només necessàries per a la 
plebs però no per a la humanitat més culta.... ¿quin paper tenen en aquest joc que ens 
hem proposat de jugar, en aquests dos tipus de secrets que volem descobrir? En l’apartat 
de la nostra felicitat, no hi ha dubte que incideixen en el secret de l’aire i que ens ajuden a 
ser feliços. A més, els grans autors antics i moderns, des de la poesia al cinema, no 
només ens commouen sinó que, precisament per això, ens suggestionen i ens canvien la 
percepció emocional de la realitat, ens ajuden a comprendre el món a través de les 
emocions humanes, en aquest sentit ens fan més humans i poden modificar el famós 
conatus de Spinoza en les nostres accions i reaccions diàries. A vegades, també com la 
ciència, de manera ambivalent, positiva o negativa. Un exemple clar, en negatiu, seria 



l’efecte Werther, l’onada de joves suïcidis que va seguir la publicació del Werther de 
Goethe, l’any 1774. Alguns joves el volien imitar fins al final. L’autor segur que no ho 
pretenia.

El cel i el mar són diferents, però conviuen junts, es comuniquen a la superfície, sobretot 
en la llunyania on sembla que es toquen i són gairebé indistingibles si hi ha una mica de 
boira, com la dels nostres pensaments. Aquest és precisament l’aspecte que prova 
d’il·luminar Spinoza en el seu tercer mètode de coneixement. Allò que no hem pogut 
trobar fins aquí, ja que ens hem limitat a donar un cop d’ull una mica actualitzat d’allò que 
ens proposava Spinoza en els seus dos primers mètodes, que ens acostaven a la ciència. 
Ell era conscient que sense el tercer mètode, només amb la pura racionalitat, li mancava 
alguna cosa a la seva Ètica, potser la més important. Però resulta que el tercer mètode, 
potser el més difícil de practicar sembla molt més fàcil d’explicar. És el mètode de 
coneixement que ell en diu intuïtiu, de manera molt diferent a com entenem nosaltres la 
intuïció. En definitiva Spinoza ens diu que amb la ciència no en tenim prou per a satisfer 
les necessitats humanes (ni amb res, afegeixo jo) però que encara hi ha una manera més 
d’encarar la nostra situació vital, es tracta d’una mena de mística racionalitzada, de 
saviesa ancestral refinada i només accessible als savis. És d’on neixen els valors de més 
profunditat humana. Els altres necessitem una religió supersticiosa convencional, amb 
cants i sants, per aconseguir una certa tranquil·litat interior i preservar la pau social. Però 
potser en forma embrionària aquella saviesa ja hi és en el vol dels falciots. Perquè la 
mística està compresa en totes les religions, diguem-ne  supersticioses, des de l’alba de 
la humanitat, per tant potser ja estaria explicat a l’engròs aquest tercer mètode, encara 
que ell el particularitza centrant-lo en l’adoració a la natura, de la qual diu que és indiferent 
vers nosaltres però que estem obligats a estimar-la per tal de ser feliços o de salvar-nos. I 
la identifica amb Déu, amb el seu déu particular, renegant de tots el altres com feien els 
grans místics. Però algú tindrà tendència natural a estimar un déu que li és indiferent? 
Aquí hi ha una mena de submissió o d’influència del judaisme, és clar, perquè no hi ha 
ningú que tingui tendència a estimar un Ésser Superior que no l’estima a ell, que li mostra 
indiferència i a vegades (com per exemple en un tsunami assassí) li demostra crueltat 
manifesta cap els seus veritables amors sobre la Terra que és l’únic que té, allò que més 
estima i que precisament ho perd per culpa d’aquest Déu. Més aviat la seva tendència 
serà la de desconfiar-ne i d’estudiar-lo per aprofitar-ne els possibles beneficis i anar 
evitant els paranys que constantment li proposa. Encara tornaríem a la ciència si no fos 
per l’extraordinària bellesa de la natura que ens meravella i que també estimem però que 
no podem retenir perquè, entre altres coses, la mort ens ho impedeix. És l’aigua que se’ns 
escola pel poderós cistell de vímet de la ciència quan provem de pouar-la cap a l’aire. 
Aquesta aigua perduda, aquesta felicitat que se’ns en va, potser està expressada en la 
poesia, en la música de la vida que Spinoza no va considerar.

No és gens estrany que un genial filòsof molt més modern, al començament del segle XX, 
Ludwig Wittgenstein, restés tan impressionat per aquestes reflexions de Spinoza que 
escrivís un tractatus pseudo-homònim, el Tractatus lògico-philosophicus, una obra de 
joventut, entre altres coses per provar de posar fi a totes aquestes especulacions. De fet, 
reduïa a la lògica i a la ciència els dos primers mètodes de coneixement de Spinoza i del 
tercer, que per a ell seria la relació que mantenen els éssers humans amb la realitat (la 



relació “intuitiva” amb la Natura d’Spinoza), deia que era de naturalesa mística i no se’n 
podia parlar lògicament (és a dir transformar-lo en una metafísica) perquè no es deixava 
dir, que només es podia mostrar. I deia que els nostres valors vénen d’aquí, de “fora del 
món”. Amb un encert enorme en la concepció perquè separa com amb un estilet les 
proposicions demostrables o decidibles de les que no ho són i, per a mi, amb un error 
d’una certa genialitat juvenil en fer una completa i radical separació entre el cel i el mar. 
Perquè en la llunyania, en la boira de les paraules que no compleixen totalment les lleis 
de la lògica ni de la ciència, per exemple en la historiografia, en la poesia, en els articles 
dels diaris o simplement en qualsevol conversa diària, moltes vegades el cel i el mar es 
confonen sense remei. I potser no podríem parlar quasi de res. Després, ell mateix ho va 
provar de solucionar en el que en va dir jocs de llenguatge a les seves posteriors 
Investigacions filosòfiques que mai no va publicar en vida.

Mentrestant, ara mateix, els falciots van fent milions de quilòmetres pel cel, sobrevolen 
sempre el mar i es van reproduint sense que cap filosofia els ajudi o els ho impedeixi. A 
nosaltres ens resta l’Amor amb A majúscula: l’amor a la Bellesa, a la Veritat, a la Bondat, a 
la Justícia, a la Llibertat... l’amor a la vida i als éssers estimats. I la nostra ètica, 
influenciada pels milers d’impactes, de sensacions i de pensaments que ens arriben cada 
dia, influenciada en aquest mateix sentit pels pensaments i emocions de tots els filòsofs 
anteriors i de les metafísiques mil·lenàries que també ens arriben confoses en qualsevol 
forma, potser està més a prop de la visió dels Monty-Phyton a The Meaning of Life (1983), 
que d’aquelles estètiques. I potser també cada vegada es podrà mesurar millor en els 
likes de les xarxes de comunicació.

Revisat 03/12/2023

                      -------------------------------------------------------------------------


